

# «ДОМ НЕПОРОЧНОГО СЕРДЦА»

Это журнал для всей семьи, в котором люди любого возраста найдут для себя что-то интересное





### СОДЕРЖАНИЕ

- 4 Слово Папы
- 6 Новости

### ВЕРА И РАЗУМ

- **10** о. А. Бургос. Блаженна Мария, ибо уверовала
- 12 Жизнь Иисуса: Сретение Господне
- **13** Приглашение к молитве: Величайшая молитва
- **14** *М. Дружков.* Четвертое Евангелие
- **16** Д. Лялин. Инквизиция: мифы и реальность (2)

### личность и поступок

- **18** с. *Марианна Кулаковска*. «Святое Семейство»
- 20 о. Карлос Лаоз. Выгодно ли быть честным?
- 23 Блаженный Иоанн Павел II
- **24** с. *М. Спицына*. Сделать собственный выбор...
- **26 Не сдавайся:** Подвиг священника на «Титанике»
- 27 КУЛИНАРИЯ

### **TEMA HOMEPA**

- 28 Год Веры
- 34 ДЕТСКИЙ УГОЛОК

### МАРИЯ, МАТЕРЬ НАША

- **36** *Татьяна Федотова*. Матерь Божия Нурийская
- 39 Блаженная Жасинта Марто
- 40 Молитва в честь Девы Марии

### НАШЕ НАСЛЕДИЕ

- **42** *М. Фатеев.* Возвращение храма Святой Екатерины
- 46 Книга об истории Католической Церкви
- **48** *E. Андреева.* Евгения Гинзбург: «Ищу бессмертную душу»
- **52** Е. Мартынович. О фильме «Август Раш»

### ДОМАШНИЙ ОЧАГ

- **54** о. *Михаил Цымляков*. Торжество всех святых и день поминовения усопших
- 56 Вопрос священнику
- 57 Кроссворд
- 58 ФАТИМСКАЯ ЧАСОВНЯ



# «ДОМ НЕПОРОЧНОГО СЕРДЦА»

### TEMA HOMEPA:



### 28 Год Веры

Особую важность для нас имеет Торжество Непорочного Зачатия, 8 декабря. В этот день в Кафедральном Соборе в Москве наша поместная Церковь будет посвящена Матери Божией, — блаженной, потому что уверовавшей, — чтобы по её примеру мы могли возрастать в вере в это благоприятное время.

### 10 Блаженна Мария, ибо уверовала

Какова же, в конечном итоге, вера Марии? Речь идет о разумной вере, задумывающейся, задающей вопросы, ищущей понимания, конкретики, и в то же время остающейся самоотверженной и послушной. Это вера, которая никогда не допустила ни малейшего сомнения в чудесах Божьих.

### 42 Храм, молитвой возвращенный

В конце 80-х годов прошлого века несколько прихожан храма Лурдской Богоматери, единственной действующей католической церкви в Ленинграде, решили попробовать вернуть здание собора Святой Екатерины.

Журнал «ДОМ НЕПОРОЧНОГО СЕРДЦА» Учредитель ООО «Белый камень»

Свидетельство о регистрации средства массовой информации ПИ № ФС77-39904 от 20 мая 2010 года ISSN 2219-9462 Адрес редакции: Россия, 196601, Санкт-Петербург, г. Пушкин, ул. Дворцовая, 15, пом. 1. www.beliykamen.com, beliykamen.sale@gmail.com Главный редактор: о. Александр Бургос; зам. главного редактора: Станислав Карпенок; литературная часть: Екатерина Андреева корректор: Ирина Шейнман;перевод: Татьяна Федотова; дизайн и верстка: Станислав Карпенок; распространение: с. Адела Попис Подписано в печать: 30 сентября 2012 г. Отпечатано в НЧОУ НПО «СПУ ИМ ДОНА БОСКО»

188304, г. Гатчина, Ленинградская область, ул. Чкалова, д. 7. Тел./факс (8-813-71) 2-07-10, 9-02-59. Заказ №8. Тираж 500 экз. Использование материалов журнала возможно только с письменного разрешения редакции.

# Дом Непорочного Сердца №4 (14) / август, 2012

# Встреча с молодежью Ливана и Ближнего Востока



Бенедикт XVI

66

Безработица
и неуверенность
в завтрашнем
дне не должны
склонять вас
попробовать
«горький мед»
эмиграции,
связанной
с неопределенностью
перспектив,
утратой корней
и разлукой
с родиной

лагодать и мир вам да умножится в познании Бога и Христа Иисуса, Господа нашего» (2 Пет 1.2). Этот отрывок из Послания св. Петра хорошо выражает великое желание, которое я ношу в сердце с давних пор. Спасибо за горячий прием, спасибо от всего сердца за ваше столь многочисленное присутствие этим вечером!

Дорогие друзья, вы сегодня живете на земле, видевшей рождение Иисуса и рост христианства. Это большая честь! А также призыв к верности, любви к своей земле; призыв к тому, чтобы, прежде всего, быть свидетелями и посланниками Христовой радости, дабы вера, идущая от апостолов, вела к полной свободе и радости, как демонстрируют многочисленные святые и блаженные этой страны. Их послание озаряет Вселенскую Церковь. Оно способно непрестанно озарять и ваши жизни. Среди апостолов и святых многие жили в беспокойное время, и вера была источником их мужества и свидетельства. Черпайте в их примере и заступничестве вдохновение и поддержку, в которой вы нуждаетесь!

Я знаю о том, какие трудности вы испытываете в повседневной жизни из-за недостатка стабильности и безопасности. В неустанно изменяющемся мире вам брошен не один очень важный вызов. Даже безработица и неуверенность в завтрашнем дне не должны склонять вас попробовать «горький мед» эмиграции, связанной с неопределенностью перспектив, утратой корней и разлукой с родиной. Вам следует стать творцами будущего вашей страны, исполнить возложенную на вас миссию в обществе и Церкви.

Вам принадлежит особое место в моем сердце и во всей Церкви, поскольку Церковь всегда молода! Церковь верит в вас. Ценит вас. Будьте молоды в Церкви! Будьте молоды с Церковью! Церковь нуждается в вашем энтузиазме и творческом духе. Молодость — это тот момент, когда вдохновляются высокими идеалами, и период, когда учатся, готовясь к профессии и к будущему. То есть это важное и требовательное время. Тянитесь к тому, что прекрасно, стремитесь творить добро! Свидетельствуйте о величии и достоинстве своего тела, которое «есть для Господа» (1 Кор 6.13). Обладайте нежностью и прямотой чистых сердец! Вслед за Иоанном Павлом II я тоже повторяю вам: «Не бойтесь! Откройте двери ваших сердец и душ Христу!» Встреча с Ним, «открывая жизни новый горизонт, тем самым указывает ей решающее направление»

(Deus caritas est, 1). Это в Нем вы найдете силу и мужество идти вперед по дорогам своей жизни, преодолевая трудности и страдания. В Нем обретете вы источник радости. Христос говорит: «Мир Мой даю вам». Вот истинная революция, принесенная Христом, — революция любви.

Неудовлетворенность окружающей действительностью не должна подталкивать вас к бегству в параллельные миры, такие, как наркотики или безотрадность порнографии. Что касается социальных сетей — да, они интересны, но легко затягивают, приводя к зависимости или смешению реального и виртуального. Старайтесь жить богатыми отношениями дружбы, настоящей и благородной. Поддерживайте начинания, придающие смысл и глубину вашему существованию в противовес поверхностному и легкому потребительству! В равной степени вы подвергаетесь и другому соблазну — денег, этого тиранического идола, который, замуровывая сердце, душит его и саму личность. Многие забывают утверждение Христа, сказавшего: невозможно служить Богу и маммоне (ср. Лк 16.13). Ищите хороших учителей, духовных наставников, которые сумеют указать вам дорогу к зрелости, помогут отбросить то, что иллюзорно, что является видимостью и ложью.

Будьте носителями Христовой любви! Как? Обратитесь без остатка к Богу, своему Отцу, Который является мерой всего верного, подлинного и доброго. Размышляйте над Словом Божьим! Открывайте интерес и актуальность Евангелия. Молитесь! Молитва, таинства — надежные и действенные средства быть христианами и жить «будучи укоренены и утверждены в Нем [в Христе] и укреплены в вере» (Кол 2.7). Год Веры, который скоро начнется, станет поводом открыть сокровище веры, полученное с крещением. Вы можете углубить ее содержание благодаря изучению катехизиса, чтобы ваша вера была живой и воплощалась в жизнь. Итак, становитесь для других свидетелями Христовой любви. В Нем все люди становятся нашими братьями. Вселенское братство, начало которому было положено на Кресте, облекает в лучезарный свет и требует революции любви. «Как Я возлюбил вас, [так] и вы да любите друг друга» (Ин 13.34). Это завещание Иисуса и есть символ христианства. Это — истинная революция любви! [...]

Будьте посланцами Евангелия жизни и ценностей жизни. Отважно сопротивляйтесь всему, что ее отрицает: абортам, насилию, неприятию других людей и презрению к ним, а также несправедливости и войне. Открывая в истине прощение и милосердие Бога, всегда можно заново прийти к новой жизни. Прощать бывает нелегко, но Божие прощение дает силы обратиться и радость от того, что нас самих простили. Прощение и примирение — это пути мира, ведущие в будущее.

Дорогие друзья, многие из вас более или менее осознанно задаются вопросом: чего Бог ждет от меня? Каков Его замысел обо мне? Не хочу ли я провозглашать миру величие Его любви через священство, посвященную жизнь или супружество? Не надо пугаться этих вопросов. Находите время поразмышлять над ними, просите просветить вас. Отвечайте на призыв, даря себя каждый день Тому, Кто зовет вас быть Его друзьями. Старайтесь щедро, всем сердцем следовать за Христом, ради любви искупившим нас и давшим жизнь каждому из нас. Вы познаете ничем не омраченную радость и полноту жизни. Ответить на призыв Христа — в этом заключается секрет подлинного мира. [...]

В завершение обратимся к Деве Марии, Богоматери Ливана. Пусть Она хранит вас с высоты Харисского холма, да сопутствует Она вам, бодрствуя, как мать над всеми ливанцами и множеством паломников, чтобы они могли доверить Ей свои радости и муки! Этим вечером мы вверяем Деве Марии и блаженному Иоанну Павлу ІІ ваши жизни, жизни всех молодых людей Ливана и стран региона, в особенности людей, страдающих от насилия и одиночества, нуждающихся в поддержке. Да благословит Бог всех вас! И сейчас, все вместе, помолимся: «Радуйся, Мария...»

# Совместное послание народам России и Польши



17 августа 2012 года в Королевском дворце Варшавы состоялась торжественная церемония подписания Патриархом Московским и всея Руси Кириллом и председателем Польской епископской конференции митрополитом Юзефом Михаликом Совместного послания народам России и Польши.

На церемонии присутствовали митрополит Варшавский и всей Польши Савва и члены делегации Русской Православной Церкви.

В Большом зале ассамблеи Королевского дворца патриарха Кирилла и всех присутствующих гостей приветствовал директор Королевского замка в Варшаве профессор Анджей Роттермунд. Патриарх Московский и всея Руси Кирилл и председатель Польской епископской конференции митрополит Юзеф Михалик поставили свои подписи под Совместным посланием народам России и Польши.

Суть послания, которое не относится к числу богословских и межцерковных документов и не затрагивает вопросы вероисповедания, заключается в призыве к примирению и взаимному прощению в духе христианской любви. В нем, в частности, говорится: «После Второй мировой войны и болезненного опыта атеизма. навязанного нашим народам, сегодня мы вступаем на путь духовного и материального обновления». Подчеркивается, что это обновление должно

стать, прежде всего, обновлением человека и через это — обновлением взаимных отношений между народами.

Призыв к верующим России и Польши «просить прощения за нанесенные друг другу обиды, несправедливость и всякое зло» не означает забвения, сказано в документе. «Память представляет собой важную часть нашей идентичности. Мы также имеем долг памяти перед жертвами прошлого, которые были замучены и отдали свою жизнь за верность Богу и земному отечеству. Про-

стить — значит отказаться от мести и ненависти, участвовать в созидании согласия и братства между людьми, нашими народами и странами, что является основой мирного будущего».

Российский и польский народы объединяет опыт Второй мировой войны и период репрессий, порожденных тоталитарными режимами. «Руководствуясь атеистической идеологией, эти режимы боролись со всеми формами религиозности и вели особенно ожесточенную борьбу с христианством и нашими Церквями. Жертвами оказались миллионы невинных людей, о чем напоминают иногочисленные места казней и могилы, находящиеся как на русской, так и на польской земле», — говорится в послании.



В этом обращении, адресованном политикам, общественным деятелям, ученым, людям искусства и культуры, верующим и неверующим, содержится призыв к развитию диалога, восстановлению взаимного доверия и сближению российского и польского народов перед лицом общей христианской ответственности и необходимости решать одни и те же задачи на современном этапе. После подписания документа Патриарх Московский отметил: «В наши дни христиане как никогда призваны бок о бок отстаивать свое право жить по своей вере, исповедуя Истину перед лицом окружающих. У нас нет времени на раздумья и промедление. Ведь если сегодня мы позволим разрушить духовный фундамент Европы, который подвергается опасности, в том числе и по причине наших разделений, то в обозримом будущем нас ожидают такие проявления ненависти и насилия, по сравнению с которыми двадцатый

век может кому-то показаться эпохой мира и благоденствия».

«Мы не хотим ничего скрывать или перечеркивать из давней или близкой истории наших народов и наших отношений. — заявил митрополит Ю. Михалик. — Мы не хотим забывать о заслугах и жертвах, принесенных на алтарь Отчизны — Польши или России. Мы не хотим сегодня никого оценивать, обвинять или оправдывать. Сегодня нас собрало здесь чувство тоски, чувство, которое, как я глубоко убежден, живет в благородном сердце каждого поляка и русского, — тоски по тому, чтобы в будущем мы могли жить лучше, безопаснее и честнее по отношению друг к другу. Все это будет возможно только если мы сможем наши надежды и наши мечты основывать на правде и любви, которой учил нас Иисус Христос, если сможем выполнить Его духовное завещание. данное во время Тайной вечери: «Отче!.. да будут все едино» (Ин 17.21).

# Конгресс католических СМИ

24-26 августа в Гродно под девизом «Католики — мы здесь» прошел первый Конгресс католических средств массовой информации в Беларуси. В работе форума, организованного под эгидой епископской конференции Беларуси, приняли участие около ста сотрудников католических

печатных органов, радио- и телестудий и интернет-изданий, а также митрополит Минско-Могилевский архиепископ Таде-уш Кондрусевич, епископы Александр Кашкевич и Антоний Дземянко. Почетным гостем стал знаменитый польский кинорежиссер Кшиштоф Занусси. Россия на форуме была представлена участниками из Москвы, Санкт-Петербурга и Калининграда. На пресс-конференции глава белорусских католиков подчеркнул, что сегодня медиа являются «новым амвоном»,



«ареопагом», где должна звучать Благая весть. чтобы она могла достичь не только воцерковленкатоликов, НЫХ но всех людей. Кшиштоф Занус-СИ заявил. что Церкви задача противопоставить менталитету потребления

популярности ценности, способные помочь человеку преодолевать искушения и стремиться к святости. Кшиштоф Занусси провел мастер-класс, архиепископ Тадеуш Кондрусевич рассказал о ситуации католических СМИ в Беларуси. Он особым образом подчеркнул роль Интернета для проповеди Благой вести. Прошли специализированные круглые столы, посвященные проблемам и перспективам развития католических СМИ.

Фото: Александра Щиглинская

# В Караганде освящен кафедральный собор

В день памяти Фатимских явлений, 13 мая 2003 года, Карагандинская епархия приобрела земельный участок под строительство нового кафедрального собора. 18 мая 2003 г., в день рождения блаженного Папы Иоанна Павла II. кардинал Анджело Содано. государственный секретарь Ватикана, находившийся с официальным визитом в Республике Казахстан, в присутствии всех казахстанских епископов освятил участок и краеугольный камень для нового храма.

Девятого сентября 2012 г. на церемонии освящения хра-

ма присутствовало католическое духовенство из Казахстана и других стран, нунций Ватикана в Республике Казахстан архиепископ Мигель Маури Буэндиа, митрополит Астанайский и Казахстанский РПЦ Александр (Могилев), представители Духовного Управления мусульман Казахстана.

По словам епископа, карагандинский храм Фатимской Божией Матери — это самый большой католический собор в Центральной Азии. «Этот собор строили всем миром, поступали пожертвования из многих стран, даже из Южной Африки», — отметил епископ. «Пусть этот Кафедральный собор переживет столетия и станет в глазах будущих поколений маяком для вашей страны, а также для свропы и Азии. Пусть станет национальным символом для верующих», — пожелал Папа Бенедикт XVI католикам Казахстана. Слова





Папы передал католическим верным Казахстана его специальный представитель на торжествах освящения собора кардинал Анджело Содано.

В своей проповеди кардинал Содано напомнил, что Кафедральный собор призван свидетельствовать о первенстве Бога в жизни человека и стать духовным средоточием общества. Он же является своеобразным воплощением лестницы, ведущей в небо, которую видел во сне патриарх Иаков, «поскольку помогает нам восходить к Богу по ступеням молитвы, и к тому же является тем местом, где на нас нисхотем.

дят дары Божией благодати». Далее декан Коллегии кардиналов напомнил, что освяшаемый храм станет местом особого единения с Матерью Божией Фатимской, Чье имя он носит. «Матерь Божия была с нами в самые мрачные моменты нашей истории. Так пусть Она и в дальнейшем бодрствует с нами рядом и станет для всех нас звездой надежды», — сказал кардинал Анджело Содано. От имени Папы Римского он вручил казахстанским католикам символический дар монстранцию. Пусть этот храм Пресвятой ∆евы Марии Фатимской — Матери всех народов станет в будущем знаком и местом, где католики и другие люди различных национальностей смогут найти Иисуса Христа, единственного Спасителя человека, поклониться Ему и любить Его.

Фото: Наталья Гилева



# 600-летие Львовской митрополии

«Древняя митрополия латинского обряда с престолом во Львове отмечает в этом году 600 лет своего основания. Я счастлив находиться среди вас как специальный посланник Его Святейшества Бенедикта XVI по случаю этой важной



произошел в праздник Рождества Бого-

родицы. Кардинал подчеркнул, что эта



дата должна побудить к более глубокой духовной работе, чтобы свидетельствовать о нашей вере в публичной жизни. Все это должно ободрять нас и дать Марии войти в наше сердце, в наши дома и в наши семьи, ибо в Ней царит чистая и истин-

ная любовь. К этой молитве и к этим пожеланиям присоединяется Папа Бенедикт XVI, — сказал в заключение кардинал Томко, подчеркнув, что цель юбилейных торжеств заключается в том, чтобы «поблагодарить, помолиться и попросить прощения у Господа. Поэтому прежде всего восхвалим Бога за все благословения, которые эта архиепархия получила за 600 лет, и вверим ее будущее особому покровительству Небесной Матери».

## Встреча молодежи с архиепископом, посвященная Году Веры



21 сентября 2012 года в приходе Святого Иоанна Крестителя в Пушкине (Санкт-Петербург), состоялась встреча Архиепископа Павла Пецци с молодежью приходов Северной столицы и Ленинградской области. Она стала первой в цикле встреча апланированных на ближайшее время и приуроченных к объявленному Святым Престолом Году Веры. Информационная служба Архиепархии Божьей Матери со-

лельно в Москве и Санкт-Петербурге. Темой первой беседы Владыки Павла с молодежью стали слова святого Августина «Ты создал нас для Себя, и не знает покоя сердце наше, пока не успокоится в Тебе» (Исповедь I, 1,1): «Конечная причина любой вещи, любых отношений, любой радости, как и любой трудности в том, что они есть возможность для отношения с Бесконечным. Голос Бога, постоянно зовёт нас и предлагает поднять глаза и открыть в соединении с Ним полную реализацию нашей человечности». — сказал архиепис-

общает, что проводиться они будут парал-

В ходе встречи молодым людям было предложено поразмышлять об этих словах святого: находят ли они отражение в нашей жизни? Какие новые мысли, вопросы или возражения они пробуждают в нас? Нужна ли нам вера, чтобы жить?

коп.

# Блаженна Мария, ибо уверовала



о. Александр Бургос

Мария была первой верующей, первой, кто прошел по пути христианской веры, первой, кто достиг абсолютной чистоты веры

вятая Елизавета, увидев Марию у себя в Эйн-Кареме, приветствовала Ее словами, ставшими новым именем Марии: блаженна Уверовавшая (Лк 1.45), вместе с тем именем, что ранее дал Ей ангел: «благодати полная». Эти слова открывают нам путь к тайне внутренней жизни нашей Матери — жизни, полной скрытой радости, потому что «праведный верою жив будет» (Гал 3.11). Попытаемся же, насколько это возможно, открыть для себя веру Марии через сказанное в Евангелии.

Повествование о Благовещении (Лк 1.26—38) начинается с приветствия Архангела Гавриила, посланного Богом — Который всегда берет на Себя инициативу — к этой 14-летней девочке, чтобы предложить Ей стать Божьей Матерью. Очень интересно проанализировать отношение Марии к такому предложению: Она не соглашается безоглядно, но останавливается, чтобы поразмыслить и переспросить то, что Ей непонятно. Мария не сомневается, исполнить ли волю Божью, но ищет конкретики, чтобы Ее вера не была чем-то неосязаемым: «Как будет это, когда Я мужа не знаю?» И только после объяснения Ангела Она смело препоручает Себя Богу (имейте в виду, что за внебрачную беременность Ее побили бы камнями!), ибо «у Бога не останется бессильным никакое слово».

Это полное доверие Себя Богу не приносит Марии легкой или безопасной жизни. Наоборот, с этого момента будущее становится непредсказуемым, и единственным источником надежды будет упование на Бога. Мария не складывает с Себя ответственности. Она вопрошает Ангела, потому что вера сочетает в себе человеческое содействие Божьей благодати с полной отдачей себя на волю Божью: «Да будет Мне по слову Твоему».

Второй значимый эпизод — Сретение (Лк 1.39-55). 99 Это момент радости в вере. «Блаженна Уверовавшая», говорит Ей Елизавета, и Святой Дух нисходит на обеих женщин: Иоанн ликует во чреве Елизаветы, она сама исполняется Святого Духа, а внутренняя душевная мудрость Марии изливается одним из самых прекрасных в истории гимнов Богу. На дороге веры — не всё темнота. Её озаряют случаи божественного вмешательства, наполняющие душу восторгом, и у Марии в них не было недостатка. Каждому человеку Бог дарует всё необходимое, чтобы осуществить возложенную на него миссию. Нетрудно заметить, читая «Магнификат» (Лк 1.46-55), что дары, уготованные для Марии еще в возрасте 14 лет, были исключительными. Сколько же света было в жизни Пресвятой Девы с момента Благовещения и до конца Ее дней! До каких глубин дошло Ее понимание Бога! Как много Божьей Любви испытала Она в течение Своей земной жизни! Сретение раскрывает

перед нами еще одну особенность веры: она должна подтверждаться другими людьми и объективными фактами, не зависящими от субъективности самого верующего. Именно это делает Елизавета, утверждая Марию в Ее вере и благословляя Ее как Матерь Божью. Именно это делает Иоанн, ли-

кующий во чреве Елизаветы, прибавляя свое свидетельство к стольким знакам, которые были даны Марии для упрочения Ее разумной веры: основной из них — Ее девственное материнство, другие — Ее почитание ангелами, слова Симеона и Анны во Храме.

Были ли эти исключительные дары и эти знаки, открывшиеся Марии, исчерпывающими знаниями о Спасении?

Евангелие ясно говорит по этому поводу, что вера Марии, как и наша, была сумеречной, то есть Она не знала всего того, что должно было произойти, и много раз, как, например, когда Иисус «потерялся» в Храме, Мария была побеждена обстоятельствами и их «не понимала» (Лк 2.50). Чтобы возрастать в вере, Марии пришлось пользоваться обычными средствами: прислушиваться к говорящим от имени Бога, запоминать все происходящее, глубоко знать Священное Писание, размышлять над событиями: «Мария сохраняла все слова сии, слагая в сердце Своем» (Лк 2.19).

Это возрастание в вере включает в себя разные переживания: всплески света, сумеречные моменты, темные ночи веры. Иногда Ей даже могло бы быть больно, — например, когда Она слышала слова Иисуса, указывавшего на других людей: «Вот матерь Моя и братья Мои» (Мф 12.49). В другой раз Она испытала силу власти Своего Сына: это было в Кане Галилейской, когда Она, зная, что Ее Сын — Господь всего сущего, сказала служителям, не боясь ошибиться: «Что скажет Он вам, то

сделайте» (Ин 2.5). И Иисус превратил воду в вино только потому, что Она Его об этом попросила.

В любом случае, окончательным испытанием для веры Марии был момент смерти Христа на Кресте. Когда все рушится, Мария остается у подножия Креста,

> не оставляя Своего Сына (Ин 19.25-27). Здесь Мария должна вынести столкновение Своей веры с тайной зла, что, вне всякого сомнения, является высшим испытанием, в котором мы исповедуем нашу веру в благость Бога. Таким образом, Она была первой верующей, первой, кто прошел по пути христианской веры, первой, кто достиг абсолютной чистоты веры. Страдая на Кресте, Иисус доверяет Ей человечество: «Жено! се, сын Твой», и Она становится нашей

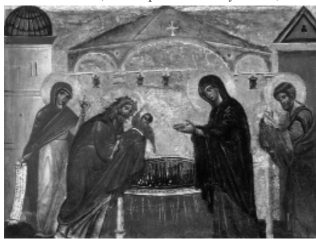
**Матерью в вере** и абсолютным примером того, как жить верою везде и всегда на протяжении всей истории человечества.

Какова же, в конечном итоге, вера Марии? Речь идет о разумной вере, задумывающейся, задающей вопросы, ищущей понимания, конкретики, и в то же время остающейся самоотверженной и послушной. Речь идет о вере, растущей в течение всей жизни, имеющей, как и любая вера, свои сумеречные моменты и ищущей однозначного подтверждения. Но это и радостная вера, полная духовных даров и благодати, которые были даны Марии как Матери Божьей и личности, наилучшим образом ответившей на благодать, и в свою очередь дали Ей глубокое мудрое знание Бога и радость Его бесконечной Любви. Следовательно, это вера, которая никогда не допустила ни малейшего сомнения в величии Бога.

Также рекомендуется прочитать § 12–19 энциклики Redemptoris Mater, § 56 и 58 конституции Lumen Gentium Второго Ватиканского Собора и § 148 Катехизиса Католической Церкви.

# Сретение Господне

зраиль, Иерусалим. Иосиф и Мария медленно идут в направлении Храма, где, согласно Закону, должны пожертвовать Своего первородного Сына Господу. Они идут, ничем не отличаясь от других супружеских пар, которые тоже несут своих детей к Богу. Однако Иосиф и Мария не являются обыкновенной семьей, и их Сын — Иисус — не обычный ребенок: это Сын Бога, Мессия, явившийся в облике беззащитного ребенка. Вижу



ли я, глядя на маленького ребенка, Его истинное лицо и величие? Вижу ли я в Нем Бога, который из любви ко мне стал настолько маленьким и беспомощным? Могу ли я стать настолько маленьким, чтобы не заслонять собой Иисуса?

Я иду вместе с Иосифом и Марией, вхожу в Храм, подхожу к торговцам, чтобы купить двух голубей, которые будут принесены Богу в жертву. Иду дальше, останавливаюсь перед священником, чтобы дать жертву, жертву бедных. Бог принимает дар Марии и Иосифа, принимает мой дар, принимает Иисуса, Которого я несу. Нет даров

и жертв бо́льших, и никогда не будет бо́льших, чем дар и жертва родителей Иисуса. Чем же я жертвую ради Бога? Какие дары приношу? Может, я ищу возможности сделать что-то грандиозное, чтобы дать это Иисусу, и в то же время пропускаю небольшие, незначительные дела, которые значат больше, чем сокровища всего мира? Как исполняю свои ежедневные обязанности? Вижу ли я в них возможность отдать себя, свои радости и печали в руки

Иисуса, как лучший дар и жертву?

Иосиф и Мария, принося маленького Иисуса в Храм, чтобы представить Его Господу, не были в храме одни. Их окружали крики молящейся толпы, звук монет, падающих на столы торговцев и в жертвенные ящики, рев животных. Но никто, кроме Симеона и Анны, не узнал, что порог Храма переступил Сам Бог, обещанный Мессия. Люди были настолько поглошены своими делами, что не обратили внимания на

слова Симеона и Анны, которые возвещали всем, что этот маленький Ребенок — Спаситель мира. Люди ушли, опустив глаза вниз, не желая взглянуть на небо. А как поступаю я? Слышу ли я среди шума современного мира слова тех, кто говорит мне об Иисусе? Храню ли я их так, как Мария сохраняла и размышляла о них в Своем сердце? Или просто забываю о том, что я услышал, и иду дальше, все время ожидая встречи с Иисусом?

Иисус ждет. Открой свое сердце для Него, и тогда Его пламя пронзит твою тьму, словно луч.

# Величайшая молитва

Самая важная и самая прекрасная молитва, которую мы только можем сотворить — это Евхаристическая молитва, сердце Мессы. В ней заключено все то, о чем мы всегда желали поговорить с Богом. Попытаемся же немного поразмыслить над нею, взяв за основу II Евхаристическую молитву, которую мы все хорошо знаем.

Чтобы мы сделали, если бы захотели почтить нашего Бога как можно лучше? Украсили бы помещение, приготовили бы дары, пригласим наших близких. А когда собрались бы вместе, то попросили бы у Бога столько всего, возблагодарим Его, попросили бы прощения, вспомнили бы тех, кого любим, больных, умерших; мы предали бы в Его руки наши семьи, нашу страну, попросили бы Его покровительства для всего, что нам дорого, и помощи в наших личных начинаниях. Мы бы умоляли Его сделать нас лучше, устранить вражду между нами и ниспослать нам мир.

Все это мы и проделываем во время

Евхаристической Молитвы. «Воистину достойно и праведно, должно и спасительно нам всегда и везде благодарить Тебя», говорим мы в Префации. Затем «песнь славы Твоей воспеваем», провозглашая «Свят, свят, свят!» Далее священник читает красивейшую

молитву, вдохновленную священнической молитвой Иисуса на Тайной Вечере. Мы благословляем Бога за Его святость, призываем Святого Духа и вспоминаем о событиях Тайной Вечери. Когда священник произносит слова пресуществления: «Примите и вкусите», «Примите и пейте», – свершается то же самое, что вершилось, когда Сам Иисус произнес эти слова: хлеб и вино превращаются в Его Тело и Кровь, отданные за наше спасение. В тот момент мы можем произнести про себя слова апостола Фомы: «Господь мой и Бог мой!»

Молитва продолжается, но теперь мы совершаем ее в единстве с Иисусом, Сыном Божьим, Который уже присутствует на алтаре: мы вспоминаем, жертвуем, молим и возносим хвалу. Прежде всего вспоминаем, какой ценой Христос принес нам спасение, затем предлагаем Отцу Тело и Кровь Христовы, с уверенностью, что наша жертва будет Ему угодна. Дальше следует быть очень внимательным, ибо мы возносим Богу наши мольбы. Сначала мы просим о самом важном: чтобы Святой Дух послал нам единство, то есть чтобы была любовь между нами. Затем молимся о нашей возлюбленной Церкви, о Папе, епископе и священниках. Затем молимся об умерших, по которым мы скучаем и не можем не вспоминать, когда

находимся в присутствии Бога. И, наконец, молимся о присутствующих и об остальных живущих, нуждающихся в наших молитвах, в ожидании, что все мы сможем когда-либо снова встретиться на Небесах, со святыми и Божьей Матерью.

Заканчиваем молитву мы особым образом. Мы обращаемся к Отцу и говорим: наши мольбы и благодарения мы, не будучи уверенными в наших собственных силах, не вкладываем сами в Твои руки. Мы это делаем через Твоего Сына Иисуса Христа, зная, что таким образом Ты точно нас услышишь. Поэтому



# Четвертое Евангелие



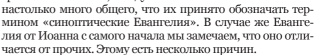
Михаил Дружков, библеист

66 Только Евангелие от Иоанна дарит нам образ живого Христа в Его целостной внутренней жизнии

99

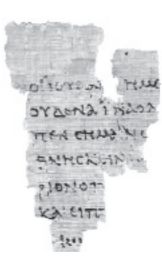


сякий, читающий Евангелия в той последовательности, в которой они расположены в нашей Библии, прочитав первые три и начав читать четвертое, немедленно заметит, что оно отличается от трех предыдущих. При всех различиях, существующих между первыми тремя Евангелиями, между ними



Читая Евангелия, мы уже успели заметить, что среди всех учеников Петр, Иаков и Иоанн занимают особое место. Они становятся свидетелями воскрешения дочери Иаира, оказываются очевидцами Преображения Господня, их Он берет с Собой в Гефсиманский сад, когда идет туда молиться перед Своим арестом. Кроме того, Петр и Иоанн были первыми из апостолов, пришедшими ко гробнице после Воскресения. Итак, это Евангелие было написано одним из самых близких к Господу апостолов. Но не только это делает Евангелие от Иоанна особенным. Читая его, мы не можем не заметить, что автор уделяет чудесам, совершенным Иисусом, меньшее внимание, чем авторы синоптических Евангелий. Иоанн, кажется, более заинтересован в том, чтобы рассказать нам о словах Иисуса, о Его учении и поведать о своем собственном опыте общения с Богочеловеком. Сами по себе чудеса отходят на второй план, становясь своего рода фоном, на котором звучат слова Спасителя, Его учение, Его ответы противникам.

В XVIII веке критики стали высказывать сомнение в историчности четвертого Евангелия и в том, что автором этого Евангелия действительно является апостол Иоанн. В качестве одного из основных аргументов они выдвигали именно ясность богословской мысли автора, недвусмысленно утверждающего истину о Боговоплощении. Действительно, в других Евангелиях мы не находим таких точных, красивых и поэтичных образов, как «Слово», бывшее «в начале», «Свет Миру», «Хлеб Жизни», «Пастырь Добрый», «Путь, Истина и Жизнь». Этот безымянный богослов, по мнению критиков, описывал в своем произведении слова и поступки Иисуса для того, чтобы придать



больший вес богословским истинам, которые он пытается донести до читателя. Так есть ли у нас основания сомневаться в авторстве Иоанна?

В 1935 году в Египте был найден так называемый «Папирус Райленда», представляющий собой небольшой фрагмент папирусного свитка с содержащимися на

нем строками 18-й главы Евангелия от Иоанна. Папирус этот датируется 125-130 годом и указывает на то, что Евангелие было написано, самое позднее, около 100 года, что совершенно соответствует предоставсведениям. ленным нам Евсевием Кесарийским, отцом церковной истории, который говорит, что Евангелие это было написано Иоанном в самом конце I века.

Время написания объясняет и отличие в содержании от остальных Евангелий. Поскольку Евангелие от Иоанна было написано последним из всех, вполне естес-

твенно, что автор, во-первых, не считает нужным повторять уже сказанное авторами других Евангелий, а во-вторых, уделяет большее внимание учению Иисуса Христа и тем событиям, которые подчеркивают истинность Боговоплощения, являющегося величайшим событием в истории человечества. В первой главе Евангелия очень красиво, поэтично и в то же время точно раскрывается сущность Благой вести. На протяжении последующих глав автор остается верен своему намерению показать читателю Иисуса — Бога, пришедшего во плоти. В центре каждого эпизода, будь то брак в Кане Галилейской, рассказ об избрании апостолов или о беседе с самарянкой, находится Богочеловек, Слово, «обитавшее с нами». Очень точно написал об этом известный немецкий богослов, католический священник Карл Адам: «То, что в рассказах синоптиков еще оставалось отчасти недостаточно связанным, божественное и человеческое в бытии и сознании Иисуса, только у Иоанна получает полное жизни единство и последнюю психологическую истинность, так что мы можем сказать: без Иоанна синоптический образ Иисуса остался бы незавершенным как раз в психо-

ценным как раз в психологическом отношении.

Только его Евангелие дарит нам образ живого Христа в Его целостной внутренней жизни. Таким образом, оно стоит не во внешней только. но и в необходимой объективной связи с прочими Евангелиями и не может быть от них отделено. Его автором должен был быть человек, которому не просто были известны распространенные в общине рассказы об Иисусе, но который именно сверх того с необыкновенной нежностью и любовью прислушивался к внутренней жизни Учителя

и настолько сжился с Ним, что его собственный язык невольно отождествлялся с языком Учителя».

Иоанн — не просто очевидец, свидетель Евангельских событий; ему выпала возможность много лет спустя взглянуть на свой опыт личного общения с Богочеловеком во время Его земного служения, и он смог не просто рассказать об исторических событиях, но и глубоко осмыслить их с богословской точки зрения. Недаром автора четвертого Евангелия Церковь с давних пор называет также Иоанном Богословом. Иоанн служит для нас ярким примером того, как Церковь одновременно хранит и развивает предание апостолов — не искажая и не сообразуясь «с веком сим», а, напротив, углубляя свое понимание этого предания и утверждая его неизменность и актуальность для жизни человека.



# Инквизиция: мифы и реальность



Дмитрий Лялин, Секретарь Координационного Совета Ассоциации Una Voce Russia

66

Главной целью инквизиторов в подавляющем числе случаев было не осуждение и сожжение людей, а их переубеждение

Окончание. Начало в номере 4 (13)

1 Нквизиционный трибунал назначался городским главой, и в него, помимо представителей Церкви, входили и светские представители — 12 горожан, пользовавшихся авторитетом и доверием. Все материальные средства распределялись поровну между городской казной, казной самого трибунала и казной местного епископа. Епископ распоряжался полученными средствами с согласия местного приора доминиканцев. Нищенствующие монахи вознаграждения из казны трибунала не получали. Это было оговорено в инструкции 1252 г. Папа Иннокентий IV своим указом 1254 г. распространил ее действие на все остальные католические страны.

В ходе инквизиционных процессов допускались как следственные ошибки, так и намеренные нарушения, связанные со злоупотреблением властными полномочиями, с давлением на суд светских властей и т.д. Самым известным процессом, в котором по вине светских властей были допущены многочисленные нарушения, является процесс Жанны д'Арк. Это был политический процесс, который англичане и их союзники пытались выдать за суд инквизиции. От ошибок и злоупотреблений не свободен ни один суд, и нет оснований предполагать, что в инквизиционных судах количество подобных ошибок и нарушений было выше, нежели в других судебных системах.

Инквизиторские трибуналы допускали пытки как инструмент дознания. Это известно и никем не опровергается. Не имело бы смысла развеивать сложившийся миф об инквизиции для того, чтобы на его месте создать другой миф. Смысл есть только в том, чтобы следовать истине. Не Церковь придумала пытки, они возникли гораздо раньше. Они широко применялись в светском законодательстве. Церковь же старалась ограничить и упорядочить практику их применения. Существовали строгие инструкции. Так, инструкция 1252 г. требовала при назначении пытки получать на это разрешение от местного епископа. Несомненно, что порядки, принятые в инквизиторском судопроизводстве, были более мягкими, нежели в светских судах. Так, во всей юго-западной Германии за период с 1400 по 1560 гг. инквизиторами были казнены 88 человек, что в десятки раз меньше числа смертных приговоров, вынесенных светскими судами. Известна история доминиканского монаха, профессора богословия университета в Гранаде, Фернандо дель Кастильо, оклеветанного протестантами. Против него был начат инквизиционный процесс, который привел к его полному оправданию. Кастильо был освобожден и впоследствии даже стал духовником испанского короля Филиппа II Габсбурга. Процент оправдательных приговоров инквизиционных трибуналов был даже выше, чем в нынешних судах. Если инквизиторы убеждались в несостоятельности доказательств вины обви-

## Апологетика для друзей

няемого, то дело прекращалось. Иногда обвиняемые сами добивались того, чтоб их дело передали в ведение инквизиции, надеясь на более тщательное расследование и более мягкие содержание и приговор. В антикатолической литературе масштабы применения пыток в инквизиционных процессах многократно преувеличены. На самом деле пытки допускались только при наличии убедительных доказательств того, что обвиняемый лжет. Известен целый

ряд случаев, когда пытки вообще не применялись (суды над Галилео Галилеем, Фернандо дель Кастильо, о котором говорилось выше).

Главной целью инквизиторов в подавляющем числе случаев было не осуждение и сожжение людей, а их переубеждение. Известно, что инквизиторы вели с еретиками диспуты о вере, опровергали работы, написанные обвиняемыми. Иногда попытки переубедить заблуждавшихся занимали целые годы. Например, Джордано Бруно провел в римских тюрьмах шесть

лет (с 1593 по 1600 гг.), все это время отказываясь признать ложность своих идей. Только 9 февраля 1600 г. инквизиционный трибунал признал Бруно «нераскаявшимся, упорным и непреклонным еретиком». Бруно был лишён сана, отлучён от Церкви и передан в руки светской власти, которая и занималась исполнением наказаний в соответствии со светскими законами.

Нередко инквизиторы раскрывали уголовные преступления, способствовали оправданию невинно обвиненных в ереси или колдовстве и спасали людей от самосуда и расправы. В 1451 году Папа Николай V передал в ведение инквизиции дела о еврейских погромах. Причем инквизиторы должны были не только наказывать погроміциков, но и действовать превентивно, предупреждая насилие.

Суд инквизиции не выносил приговоров, руководствуясь косвенными уликами, он основывался только на свидетельских показаниях или признаниях обвиняемого.

Обвиняемым была предоставлена возможность защищаться. Римская Инквизиция осуществляла контроль за деятельностью своих трибуналов, и если удавалось выявить нарушения в ходе процессов, инквизиторы несли строгое наказание. Так, в 1236 г. был отстранен от дел и заключен в тюрьму Роберт Бугр, создававший инквизиционные трибуналы на севере Франции, а в 1573 г. в Валенсии был осужден инквизитор Матео Юэт. В 1227 г. инквизиционный трибунал

> в Биффонтене выплатил из своих средств некоему Де Белло компенсацию в 5 ливров 120 денье за судебную ошибку. Есть и другие подобные примеры.

Серьезные, объективные исследования по истории инквизиции, рисуют нам образ инквизиции, весьма отличный от того, который нам пытается навязать антихристианская пропаганда. Миллионы сожженных людей превращаются в десятки тысяч привлеченных к суду, из которых казнено было не более двух

процентов. Наиболее распространенным наказанием было отнюдь не сожжение, а тюремное заключение и публичное покаяние. Инквизиция была наиболее цивилизованным правовым институтом своего времени. Многие ученые-правоведы считают, что именно в Средние века были сформулированы правовые понятия, которые до сих пор используются в политико-правовом знании, и, несомненно, огромную роль в этом сыграла инквизиция. Конечно, по приговорам инквизиционных трибуналов сжигали людей и для получения сведений использовали пытки, суды допускали ошибки, а конкретные инквизиторы нарушения порядка следствия. И странно было бы ожидать иного, учитывая поврежденность нашего мира. Но это не повод для того, чтобы прибегать ко лжи и подтасовке фактов, как часто делают, говоря об инквизиции. Это не повод для создания мифов и искажения истины.

# «Святое Семейство»

66

Мы не можем спасти весь мир и помочь всем нуждающимся, но в наших силах позаботиться о тех детях, которые рядом

Включив телевизор или читая новости, я задумываюсь о том, каким будет наше будущее, будущее всего человечества. Иногда, мне кажется, мы не думаем о том, что своими действиями готовим собственную гибель. Во многих государствах Евросоюза власти принимают законы против человека, утверждая, что это делается во имя свободы. Повышается пенсионный возраст; это оправдывается тем, что через несколько лет будет некому работать на тех, кто на пенсии; при этом разрешается делать аборт. Можно сказать, что человечество само себя истребляет.

Что можно сделать? Как предотвратить, то, что кажется неизбежным? Думаю, сначала надо дать ответ на вопрос: что является надеждой человечества на будущее? Лично я нахожу один ответ — это дети. Мы должны позаботиться о детях.



Именно эту цель поставил перед собой Благотворительный фонд поддержки детей и семей «Святое Семейство», который с 1998 года работает в Москве. Работу в Центре ведут Миссионерки Святого Семейства, а также волонтёры — католики из московских приходов. Они стараются помогать — как материально, так и в педагогическом



с. Марианна Кулаковска, ISSM

плане — заброшенным детям, тем, кто лишен полноценной родительской опеки, детям из нуждающихся семей (малообеспеченных, неблагополучных, находящихся в зоне риска, неполных). Целью фонда также является поддержка самих семей и опекунов таких детей.

Сестры, сотрудники и волонтеры, работающие в Детском Цент-

ре, через своё ежедневное служение детям хотят помочь им развиваться и открывать окружающий мир и самих себя. Они хотят зашитить детей от обиды на взрослый мир, агрессии и страданий от одиночества. Те, кто помогают сделать лучше жизнь детей, приходящих в Центр, делают это не для материальной выгоды. Каждый день они отдают всё свое сердце, силы и знания, потому что просто любят детей. Многие из этих людей - квалифицированные психологи и педагоги, профессионально владеющие навыками обучения детей и подростков.

Центр предоставляет детям возможность постоянного дневного пребывания (5 дней в неделю) с двухразовым питанием. Ребятам школьного BO3раста помогают делать домашние задания и организовывают досуг. Можно по-



сещать предметные (развивающие) кружки, развивающие и интеграционные занятия. Проводятся благотворительные мероприятия, праздники, экскурсии, прогулки. Организована психологическая помощь и поддержка для детей и их семей, воспитывается ветственное повеление у детей. Во время летних каникул ребят

вывозят на отдых.

Для взрослых проводятся встречи по вопросам укрепления ценности семьи и брака. Сотрудники Центра посещают семьи для знакомства с родителями и жизненной ситуацией, в которой живет ребенок.

Набор детей в детский центр проводится весь учебный год. Выдвигается единственное требование: родители должны сами попросить принять их ребенка. В данный момент детский центр посещают до 25 детей и подростков.

Неофициальным девизом Детского центра «Святое Семейство»

стали слова: «Мы не можем спасти весь мир и помочь всем нуждаю - щимся, но в наших силах позаботиться о тех детях, которые рядом».



# Дом Непорочного Сердца №4 (14) / август, 2012

# Выгодно ли быть честным?



о. Карлос Лаоз, доктор философских наук carloslahozz@gmail.com

66

Порой, чтобы не пойти против голоса совести, мы вынуждены отказаться от «хорошей» возможности получить

Всегодняшнем мире нельзя стать богаживя по заповедям». «Религия мешает мне стать серьезным бизнесменом». «Приходится выбирать: или богатство, или честность...» Нам, наверное, не раз приходилось слышать подобные высказывания или даже самим так говорить или думать. Но правда ли это?

В прессе часто рассказывают о людях, которым «улыбнулась судьба» и они чуть ли не в одночасье стали миллионерами, порой не совсем честными способами. Может случиться и так, что мы сами однажды окажемся перед выбором: или совершить безнравственный поступок, который принесет нам существенную материальную выгоду, или же упустить такую возможность и вместе с нею деньги. Например, оклеветать коллегу по работе, чтобы он не получил новую должность, которая, вполне возможно, тогда достанется мне. Совесть подсказывает, что так поступать неправильно, но, с другой стороны, в голове крутится мысль: «Почему бы не закрыть на это глаза один-единственный раз и не совершить безнравственный поступок? Все ведь так делают».



Чтобы ясно ответить на такие вопросы, нужно сформулировать их в двояком аспекте: насколько этическое учение и добродетели помогают мне получить хорошую высокооплачиваемую работу, а насколько мешают? Было бы ошибкой ограничиваться лишь «отрицательной» стороной, сосредоточившись на том, в какой мере этические нормы мешают мне добиться успеха. Возможно, положительные следствия окажутся весомее отрицательных. Так бывает, когда мы видим на улице красный свет светофора: было бы неверно зацикливаться на том, что он мешает нам ехать дальше: ведь он дает нам уверенность в том, что, когда загорится зеленый, мы сможем ехать быстро, не опасаясь угрозы справа и слева, и в итоге доберемся до цели раньше, чем без светофоров. Такой вот парадокс!



Конечно, порой, чтобы не пойти против голоса совести, мы вынуждены отказаться от «хорошей» возможности получить прибыль. Но правда и то, что этические нормы, вдохновляющие нашу жизнь, приносят нам большую финансовую пользу. Например, добродетельному человеку, исполняющему требования этики, как правило, удается:

- избежать зависимости от наркотиков и алкоголя, которые многих приводят к такому образу жизни, который несовместим с профессиональным успехом;
- создать крепкую семью, которая дает чувство удовлетворения и позволяет полнее отдавать свои способности и силы работе;

- обзавестись друзьями, что помогает радоваться жизни и избегать депрессии;
- завоевать доверие людей и приобрести тем самым постоянных клиентов;
- создать хорошее мнение о себе и репутацию своему предприятию, что также приносит неплохие денежные дивиденды;
  - приобрести трудовые навыки и

дисциплинированность, что даст нам преимущество перед многими другими: ежедневно вовремя приходить на работу, добросовестно исполнять свои обязанности...

В какой-то момент безнравственное профессиональное поведение может принести значительную выгоду, но так бывает

по большей части только в краткосрочной перспективе. Стоит заглянуть немного дальше, и все оказывается совсем наоборот.

Кто-то может сказать: если бы честность экономически окупалась, то, без сомнения, все были бы честными, потому что все хотят больших доходов, а быть честным совсем не больно. Но мы видим, сколько вокруг нечестных людей, а потому может напрашиваться вывод, что честность не окупается или большинство просто об этом не знает.

Здесь можно возразить следующее: честность требует усилий, и не все готовы или способны пойти на них. Возьмем, к примеру, наркоманов: они

Честность окупается, потому что мы получаем величайшую награду на небесах

прекрасно понимают, что их зависимость вредит им, но не в силах от нее освободиться.

В некоторых городах безработные выходят рано утром на известную всем улицу, куда приезжают бизнесмены, желающие нанять рабочих. Они предлагают определенную плату за столько-то часов работы. Конечно, все хотят вернуться вечером домой с деньгами, а не с пустыми карманами, но не все соглашаются на предложения нанимателей: одни потому, что плата действительно маленькая, а другие, даже когда плата достаточная, просто предпочитают дальше играть в карты с друзьями. Работа требует усилий, честность — тоже.

Как мы видели, этика ставит барьеры на пути к обогащению, убеждая не совершать безнравственные поступки. Но, с другой стороны, она помогает

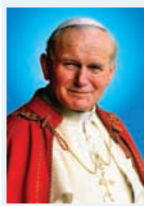


обогатиться, уча добродетели. Кроме того, ставя барьеры одним, этика тем самым защищает других: вспомним пример человека, который не клевещет на коллегу, чтобы занять его место. Благодаря той же этике, которая запрещает ученому ставить опыты на людях, он по прошествии некоторого времени, утратив ясность разума, не станет подопытной крысой для другого не особенно щепетильного ученого.

А если заглянуть еще дальше и вспомнить о смерти и Божьем суде над людьми, то станет понятно, что честность окупается, и очень даже неплохо, потому что мы получаем величайшую награду на небесах.

# Блаженный Иоанн Павел II

«Не бойтесь распахнуть двери Иисусу, открыть перед Его спасительной властью границы государств, экономические и политические системы»



Папа Римский Иоанн Павел II, в миру Кароль Юзеф Войтыла, poдился 18 мая 1920 г. в польском городе Вадовице в семье офицера. Когда ему было девять лет, умерла его мать.

В 1938 году Кароль Войтыла

поступил на философский факультет Ягеллонского университета в Кракове. С 1942 г. учился в подпольной духовной семинарии. Первого ноября 1946 г. был рукоположен в священники и продолжил обучение в Риме, в университете Ангеликум. После защиты докторской диссертации в 1953 г. стал преподавать в Ягеллонском и Люблинском католическом университетах. В 1958 г. был посвящен в сан епископа, а в 1964 г. назначен митрополитом Краковским. В 1967 г. возведен в достоинство кардинала. 16 октября 1978 г. был избран Папой Римским, став первым в истории Папой-славянином. Интронизация Иоанна Павла II состоялась 22 октября 1978 года. 13 мая 1981 г. террорист совершил покушение на Папу, тяжело ранив его, когда тот проезжал по площади Святого Петра. По словам Иоанна Павла II, он выжил благодаря заступничеству Божией Матери.

Папа совершил 250 пастырских поездок. Он стал первым Папой, посетившим синагогу и мечеть. Чаще всего он посещал Польшу, США и Францию (по шесть раз), а также Испанию и Мексику (по пять раз). Эти поездки были призваны содействовать укреплению позиций католицизма по всему миру и установлению связей католиков с иными религиями (в первую очередь,

исламом и иудаизмом). Где бы ни бывал Папа, он всегда выступал в защиту прав человека, против насилия и диктаторских режимов.

Иоанн Павел II — автор многих вероучительных документов, в том числе 14 энциклик, а также философских и богословских работ, стихов и пьес. Его понтификат принес обновление в жизни Церкви и ее миссии в современном мире. Иоанн Павел II вошел в историю как великий проповедник, мыслитель и миротворец.

Папа является автором более 120 философских и богословских работ, 14 энциклик и пяти книг, последняя из которых — «Память и идентичность» — вышла в свет накануне его госпитализации, 23 февраля 2005 года (лучше «вышла в вет 23 февраля 2005 года, накануне его госпитализации»). Самая популярная книга Иоанна Павла II — «Переступить порог надежды» — разошлась тиражом в 20 млн. экземпляров. Одним из важнейших его достижений была публикация нового Катехизиса Католической Церкви.

Несмотря на то, что Иоанн Павел II так и не смог посетить Россию, российские католики неоднократно встречались с ним в Риме, Польше, Латвии, Украине, Казахстане, США и на Филиппинах...

2 апреля 2005 г. в 21.37 Иоанн Павел II скончался в Риме, в Апостольском дворце. Третьего мая 2005 года Папа Бенедикт XVI открыл процесс беатификации Иоанна Павла II, а 1 мая 2011 г. торжественно провозгласил его блаженным.

14 октября 2011 г. во дворике Российской государственной библиотеки иностранной литературы им. Рудомино в Москве был открыт памятник Иоанну Павлу II.

Литургическая память Иоанна Павла II — 22 октября (день интронизации).

# Сделать собственный выбор...



с. М. Софья Спицына, ISSM

Любой наш запрет, любое «нет» должны быть объяснены

техната и сказал младший из них отцу: отче! дай мне следующую мне часть имения. И отец разделил им имение. По прошествии немногих дней младший сын, собрав все, пошел в дальнюю страну и расточил имение свое, живя распутно... и он начал нуждаться ... Придя же в себя, сказал: сколько наемников у отца моего избыточествуют хлебом, а я умираю от голода; встану, пойду к отцу моему» (Лк 5.11—18).

В этой притче отец, разделив наследство, предоставляет своим сыновьям право выбора, как им жить и поступать дальше. Недолго думая, младший сын, воспользовавшись этим доверием, принимает решение и начинает, как ему кажется, самостоятельную и независимую жизнь. Оказавшись в бедственном положении, он вспоминает о любящем и справедливом отце и возвращается домой в готовности принять любое наказание от отца за свой неправильный выбор и его последствия. Отец, приняв полное раскаяние своего сына, не упрекает его, а принимает в свои объятия.

В воспитании детей важен правильный настрой родителей по отношению к своим детям. Но что означает этот «правильный настрой»? Нередко мы беспомощно стоим перед проблемами, которые возникают в процессе воспитания, нас одолевают сомнения и неуверенность. Иногда в своей неуверенности мы надеемся, что все как-нибудь уладится само собой. Но дети ожидают понимания и любви со стороны родителей и часто не в состоянии понять и принять нашу беспомощность.

Неоднократно я сталкивалась с проблемой, ког-

да родители, будучи уверены в том, что они не просто хорошо, а очень хорошо знают своих детей, не оставляли им возможности сделать собственный выбор, даже в самых

простых и обыденных ситуациях. «Он у меня очень стеснительный», — однажды сказала мама, когда я предложила ей, чтобы ее шестилетний сын принял участие в Рождественской сценке. Услышав эти слова, Максим

сразу же отказался принимать участие в сценке, хотя за полчаса до этого он был очень рад роли пастуха, которому Ангел возвестил о рождении Иисуса.

Если подобная ситуация повторилась не однажды, а стала нормой в отношениях между детьми и родителями, то ребенок постепенно теряет не только желание, но и способность самостоятельно делать выбор; он становится нерешительным и неуверенным в своих силах, что впоследствии отражается на его социальном и эмоциональном развитии. У ребенка возникает полная пассивность по отношению не только к себе, но и к окружающим, что в конечном счете приводит его

к полной зависимости от людей и событий.

Но это не значит, что мы должны предоставить своему ребенку полную свободу. Любой наш запрет, любое «нет» должны быть объяснимы и объяснены. Чтобы помочь ребенку в такой ситуации, нужно рассказать ему обо всех преимуществах и всех недостатках его доводов и его выбора. А если мы предоставляем детям самостоятельно принять какое-то решение, то должны быть готовы к тому, что они поступят не так, как нам хотелось бы. Да, мы имеем большой опыт в жизни и знаем, что может последовать за неправильным решением, и мы должны быть готовы поддержать ребенка, если он сделал ошибку.

Конечно же, родители не должны забывать о возрасте и способности ребенка принять и понять то, что от него требуется и чего от него ожидают. Пятилетний малыш не в состоянии принять

правильное решение, как долго ему можно смотреть телевизор, но он должен иметь возможность сам выбрать, каким цветом ему раскрасить картинку

или какую конфету он хочет съесть. Подросток уже достаточно самостоятелен, но и его свобода ограничивается кругом решений, которые он может принимать в соответствии со своим возрастом и развитием.

Случается и такое, что ребенок, несмотря на наши объяснения, же делает неправильный выбор и попадает в ситуа-

цию, сравнимую с ситуацией блудного сына из притчи Иисуса. Неверным будет упрекать ребенка, что мы его предупреждали и что он должен был поступить так, как мы ему говорили. Важно помочь ребенку перенести последствия, связанные с его выбором, и помочь ему понять и принять его ошибку.

При всей свободе выбора, которую мы предоставляем своему ребенку, бездейственныстановиться ми участниками жизни нашего чада. Ребенок должен быть всегда уверен и чувствовать, что родители его любят, что в нашей семье всегда господствует доверие и понимание, что мы, родители, всегда готовы поступить подобно отцу из притчи Иисуса, который, еще издалека узнав своего сына, побежал ему навстречу, – что мы готовы всегда и в любой ситуации поддержать нашего ребенка.

# Дом Непорочного Сердца №4 (13) / август, 2012

# Подвиг священика на «Титанике»

В этом году отмечалось 100 лет со дня трагической катастрофы знаменитого лайнера «Титаник». Как известно, этот крупнейший пассажирский лайнер мира во время первого рейса 14 апреля 1912 года столкнулся с айсбергом и через 2 часа 40 минут затонул. На борту находилось 1316 пассажиров и 908 членов экипажа, всего 2224 человека. Из них спаслись 710 человек, погибло 1514.



Немногие знают о героическом подвиге католического священника, который находился на этом Томас судне. Байлес (Thomas Byles), католический священник, дважды отказался от предложенной ему

возможности сесть в спасательную лодку. Он предпочел остаться на тонущем корабле и оказывать духовную помощь другим жертвам катастрофы, вместе с которыми, в конечном счете, пастырь и погиб.

42-летний английский священник Томас Байлес перешел в католицизм из англиканства. Он направлялся в Нью-Йорк, чтобы принять участие в бракосочетании его брата Уильяма.

Судя по докладам о катастрофе, основанным на свидетельствах очевидцев, предполагается, что он читал свой бревиарий на верхней палубе, когда «Титаник» ударился об айсберг вечером воскресного

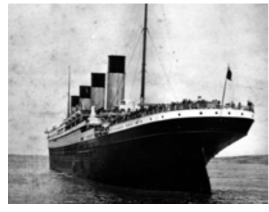


дня, 14 апреля 1912 г.

Согласно показаниям свидетелей, священник помог женщинам и детям сесть в спасательные шлюпки, затем он принимал исповедь и давал разрешение от грехов многочисленным гибнущим пассажирам,

вместе с которыми потом совершил молитву Розария.

Агнес Маккой, одна из оставшихся в живых пассажирок «Титаника», вспоминала, что когда гигантское судно погружалось в воду, Байлес «находился на палубе вместе с католиками, протестантами и евреями, стоявшими на коленях вокруг него». «Отец Байлес молился по четкам о спасении душ тех, которые готовились погибнуть», сказала Агнесс в интервью «New York Telegram» 22 апреля 1912 г.



# Овощное рагу с мясом

- говядина либо нежирная свинина 500 г
- морковь крупная 1 шт.
- $\bullet$  лук репчатый 1 шт.
- картофель 500 г
- перец болгарский 1 шт.
- капуста 1/4 небольшого кочана

- лавровый лист 2 шт.
- соль
- перец горошком
- перец черный молотый
- перец чили
- укроп или петрушка сухие либо свежие.

## Способ приготовления:



Мясо нарезать небольшими кусочками. В кастрюлю либо жаровню налить немного растительного масла и на большом огне обжарить мясо до золотистой корочки. Морковь

нарезать не очень тонкими полосками. Обжарить вместе с мясом. Затем нарезать и выложить в кастрюлю картошку, лук и болгарский перец. Убавить огонь. Посолить, поперчить, добавить немного воды (около ½ стакана). Капусту нашинковать и выложить сверху. Положить пару листиков лаврового листа и перец горошком. Все тщательно перемешать и тушить на небольшом огне, помешина

вая каждые 10 мин, около 50 мин. За 10 минут до момента полного приготовления добавить мелко порубленную зелень.

# Желтковый крем с ванилью

- яичные желтки 4 шт.
- сахарный песок 70 г
- ванилин по вкусу
- Способ приготовления:

Сахарный песок смешать с ванилином. Добавить смесь во взбитые желтки. Затем влить молоко и поставить на огонь. Крахмал размешать в небольшом количестве холодного молока, добавить в смесь. Помешивая, довести до кипения, снять с огня и подавать к столу.

- крахмал 0,5 ч.л.
- молоко 0,5 л



# Дом Непорочного Сердца №4 (13) / август, 2012

# Год Веры



Веровать
в Иисуса Христа
– вот путь к
окончательному
достижению
спасения

«Год веры» начнется 11 октября 2012 г., в 50-ю годовщину открытия II Ватиканского Собора и завершится 24 ноября 2013 года, в торжество Господа Иисуса Христа – Царя Вселенной.

енедикт XVI объявил о своем решении провозгласить «Год веры» с 11 октября 2012 г. Год Веры будет торжественно открыт 11 октября 2012 г., в 50-летний юбилей начала II Ватиканского собора. В церемонии примут участие председатели Конференций епископов всех стран мира, а также все остающиеся в живых отцы II Ватиканского Собора. Год Веры завершится 24 ноября 2013 года, в торжество Господа Иисуса Христа – Царя Вселенной. Святой Отец подчеркнул, что с самого начала своего



понтификата считает приоритетной задачей новое обретение Церковью пути веры, сопряженное с «бьющей ключом радостью и новым энтузиазмом, рожденным от встречи со Христом».

Бенедикт XVI желает, чтобы в этот период «Символ веры» стал ежедневной молитвой всех верных. Он также призывает верующих изучать документы II Ватиканского Собора и просит приумножить свидетельства милосердия.



### Презентация Года Веры

21 июня в Ватиканском Зале Печати состоялась презентация Года Веры. Президент Папского совета по содействию новой евангелизации монс. Рино Физикелла отметил, что Год Веры призван поддержать веру многих христиан, укрепить веру людей, которые посреди ежедневных трудов

постоянно доверяют жизнь Господу Иисусу Христу.

Сегодняшний секуляризм приводит к тому, что люди живут, как если бы Бога не существовало, поэтому Год Веры призван стать путём, который христианская община предлагает многим людям, живущим с ностальгией по Богу и желанием снова встретить Его.

Цели, установленные Святейшим Отцом в апостольском послании Porta Fidei, касаются

обычной жизни каждого верующего, чтобы вдохнуть жизнь в новую евангелизацию. В связи с этим Конгрегация богослужения и дисциплины Таинств утвердила специальный чин Святой Мессы «О новой евангелизапии».

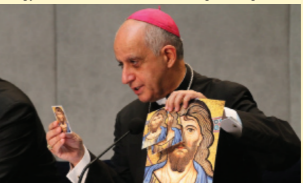
### Апостольское послание Porta fidei

Год Веры был провозглашен апостольским посланием Папы Бенедикта XVI «Porta fidei». Папа подчеркивает, что провозглашение Года Веры — это призыв к подлинному и обновленному обращению к Господу, единому Спасителю мира.

В Папском послании говорится, что Церковь переживает ныне трудные времена, имея дело с агрессивной секуляризацией и даже «христофобией». Остается актуальным вопрос, появляющийся уже на страницах Евангелия: «что нам делать, чтобы творить дела Божии?», на что Иисус ответил: «вот дело Божие, чтобы вы веровали в Того, Кого Он послал» (Ин 6,28-29). Итак, продолжает Папа (п. 3), мы призваны «заново открыть вкус питания Словом Божиим, верно передаваемым Церковью, как и Хлебом жизни, предназначенным для поддержания тех, кто является Его учеником».

### Врата веры

Святейший Отец указывает на необходимость «вновь открыть путь веры», почувствовать «наслаждение от вкушения Слова Божьего». Врата веры (Porta fidei) всегда открыты, и у каждого есть возможность переступить через порог, когда возвещается Слово Божье, а сердце открывается



преображающей благодати.

Помня о наставлении Иисуса – «Старайтесь не о пище тленной, но о пище, пребывающей в жизнь вечную», — Папа указывает цель нашего пути: «Веровать в Иисуса Христа – вот путь к окончательному достижению спасения».

# Второй Ватиканский собор – надежный компас

Начало Года Веры именно в пятидесятилетие открытия работ Второго Ватиканского собора должно стать благодатным моментом для понимания текстов, оставленных нам в наследие Отцами Собора. Как говорил Иоанн Павел II, эти тексты со временем не теряют «ни своей ценности, ни своего пыла». Собор – напоминает Бенедикт XVI – это великая благодать для Церкви в XX веке: «В нем нам дан надежный компас, чтобы ориентироваться в начавшемся столетии». Собор может придать нам еще больше сил для всегда актуального обновления Церкви. «Обновление Церкви, — продолжает Святейший Отец, - проходит и через свидетельство жизни верующих». Они призваны поступать так, дабы воссияло Слово истины, оставленное Господом Иисусом. Питаясь этим Словом,

Церковь продолжает свое странствие посреди преследований мира сего и утешений от Бога. «От силы воскресшего Господа она черпает силу для преодоления, с терпением и любовью, скорбей и трудностей, которые приходят как изнутри, так и извне». Своей

ческий и органичный синтез которой дан в Катехизисе Католической Церкви. Здесь становится осязаемо-наглядным всё богатство принятого, сохраненного и преподаваемого Церковью на протяжении двух тысячелетий ее истории учения».



Папа выражает надежду, что Год веры «вдохновит каждого верного исповедовать веру в ее полноте». Однако попытки выбрать из богатого наследия Церкви лишь то, что отвечает нашим субъективным предпочтениям или сформировать некую собственную «веру в Бога» «по образу и духу своему», свидетельствуют о серьезной поврежденности веры или даже о ее полном отсутствии.

любовью Иисус Христос привлекает к Себе людей всех поколений, поэтому и сегодня — поясняет Папа — необходимо «более убежденное церковное обязательство по новой евангелизации, чтобы открыть радость веры и вновь обрести энтузиазм передачи этой веры». Вера «расширяет сердце в надежде и позволяет давать свидетельство, способное приносить плоды».

Папа подчеркивает «глубокое единство» между исповеданием веры и содержанием веры.

# Катехизис Католической Церкви — синтез веры

День начала «Года веры» — это также день годовщины опубликования Катехизиса Католической Церкви. Катехизис является одним из важнейших плодов II Ватиканского Собора. Папа процитировал и слова своего блаженного предшественника, в которых выражена надежда, что «Катехизис в значительной мере будет способствовать обновлению всей церковной жизни».

«Именно в этой перспективе, — пишет в своем послании Бенедикт XVI (п. 11), — "Год веры" призван выразить нашу общую обязанность заново открыть и основательно изучить содержание веры, системати-

### Вера – это личная встреча с Богом

Бенедикт XVI подчеркивает: что «недостаточно просто знать то, во что предписано верить, если при этом сердце, как подлинное святилище человека, не открыто действию благодати, дающему нам духовное зрение, которым мы проникаем в глубину и начинаем разуметь возвещаемое Словом Божиим» (п. 10). Вера — это прежде всего личная встреча с Богом Отцом, Сыном и Святым Духом, Которые, как об этом свидетельствует Евангелие, хотят сотворить в нашем сердце обитель.

# Вера – это активность и свидетельство

С другой стороны, нельзя довольствоваться одним только «внутренним и интимным» переживанием Бога. «Вера означает активность и публичное свидетельство, — читаем мы в Папском послании. — Христианин ни в коем случае не может считать веру своим личным делом» (п. 10). Вера требует социальной справедливости, и Церковь, точно так же, как она делала это в день Пятидесятницы, свидетельствует об этом общественном измерении веры и бесстрашно возвещает ее всякому человеку. «И это, — подчеркивает Папа, — есть дар

Святого Духа, делающего нас способными к миссии, подтверждающего наше свидетельство, наполняющего нас смелостью и отвагой». Поэтому с «Годом веры» следует связывать призыв, обращенный ко всем католикам, сделать свое присутствие в социально-общественной жизни более значимым и осязаемым.

### Свидетельство милосердия

Святой евангелист Лука учит нас тому, что знания содержания недостаточно, если

сердце, подлинная святыня человека, не открыто благодати, позволяющей смотреть в глубину и понимать то, что было возвещено в Слове Божьем. «Вера – это решение пребывать с Господом и жить вместе с Ним», что подразумевает также «свидетельство и публичное обязательство».

Год Веры — пишет Папа — будет благодатным моментом для того, чтобы «укрепить свидетельство милосердия»: вера без любви не приносит плода, а любовь без веры — это чувство, колеблющееся под

### Календарь Года Веры

ветром сомнения.

Торжественная Месса начала Года Веры будет совершена в рамках 13-й Генеральной ассамблеи Синода епископов на тему «Новая евангелизация и передача христианской веры». Ассамблея будет проходить в Ватикане с 7 по 28 октября.

Первым событием Года Веры станет воскресенье 21 октября, когда состоится канонизация шести мучеников и исповедников веры.

Предусмотрены специальные встречи Святого Отца с различными категориями верных: лицами посвященной Богу жизни (2 января), молодежью (24 марта), лицами, принявшими таинство Миропомазания (28 апреля), представителями церковных движений (18 мая) и братств, воплощающих различные формы народного благочестия (5 мая).

В октябре в Рим съедутся католики-преподаватели. Они обсудят роль учителя и семьи во всестороннем воспитании школьников. Образованию будут посвящены и работы международного симпозиума в апреле 2013 года, организованного Международной католической ассоциацией «Наука и образование». А работники здравоохранения соберутся в середине ноября для размышлений на тему «Больница как место евангелизации: человеческая и духовная

миссия».

С 28 декабря по 2 января в Риме община Тэзе организует европейскую молодежную встречу. Под знаком экуменизма пройдет и богослужение, которое Папа Бенедикт XVI возглавит в

базилике Св. Павла вне Стен 25 января.

25 и 26 февраля в Риме в Папском Восточном институте и в Григорианском университете пройдет Международный конгресс «Святые Кирилл

и Мефодий среди славянских народов: 1150 лет начала миссии».

В апреле будет отмечаться День семинарий, в честь 450-летия их основания. Конгрегация католического образования проведет научный семинар по документам Второго Ватиканского собора и Катехизису Католической Церкви, сосредоточив внимание на их роли в подготовке кандидатов в священство.

Событием вселенского масштаба станет праздник Пресвятых Тела и Крови Христовых будущего года. Его будут отмечать, как это принято теперь в Италии и большинстве стран мира, во второе воскресенье после Пятидесятницы, т.е. 2 июня 2013 г. В этот день одновременно во всех Кафедральных соборах мира будет проводиться адорация Святых Даров.

Особый день — 16 июня 2013 года — будет отдан энциклике «Evangelium vitae». Праздник пройдет под знаком свидетельства Евангелия жизни и защиты человечества

кой личности с момента зачатия до естественного угасания жизни.

Вселенский характер будет иметь и паломничество в Рим воспитанников духовных семинарий, послушников и послушниц монашеских орденов 7 июля 2013 г.

В июле Папа Бенедикт XVI отправится в Рио-де-Жанейро на Всемирный День Молодежи, который пройдет с 23 по 28 июля 2013 года. Его девизом стали слова Христа: «Идите, научите все народы» (Мф 28.19).

Особо значимым событием станет встреча с Папой катехизаторов со всего мира 29 сентября 2013 г. Цель – продемонстрировать важнейшую роль катехизатора в деле передачи веры и отметить 20-ю годовщину выхода в свет ныне актуального Катехизиса Католической Церкви.

Днем, посвященным Деве Марии в рамках Года Веры, станет 13 октября – дата последнего явления Богородицы в Фатиме в 1917 г. Со всего мира приедут богородичные общины.

Год Веры завершится торжественным богослужением в Ватикане под предстоятельством Бенедикта XVI .

### Год Веры в России

Год веры для католиков в России имеет свои особенности. Мы празднуем символичное двадцатилетие обретения нашей Церковью свободы. Знаком его явилось возвращение храмов и возобновление богослужений.

# **Архиепархия Божией Матери** в Москве



Архиепископ Павел Пецци подготовил Пастырское послание к духовенству, монашествующим и верующим. Он напомнил, что особое внимание в этом году должно быть посвящено обновлению и укреплению веры.

11 октября архиепископ Павел Пецци будет вместе с Папой сослужить Святую Павел Пецци: «Я призываю всех уделить внимание изучению и осмыслению Символа веры. Призываю священников сделать всё возможное для того, чтобы через проповеди, катехистические занятия и беседы верные смогли глубже познакомиться с содержанием Символа веры»

Мессу на площади Святого Петра в Риме. Он поручил настоятелям всех приходов Архиепархии Божией Матери отслужить в этот день вотивную Мессу Святому Духу. В этот день будет праздноваться 50-я годовщина открытия Второго Ватиканского Собора. Учению Собора будут посвящены некоторые из ежемесячных пастырских



встреч, чтобы вновь открыть для себя актуальность этого великого события в жизни Церкви.

В воскресенье 14 октября будет совершено торжественное открытие пастырского года во всех приходах Архиепархии. В молитву верных будет включено прошение о даре веры. В этот день также совершается принятие кандидатов в катехуменат и вручение канонических миссий катехизаторам.

С 9 по 16 ноября этого года будет совершено епархиальное паломничество в Святую Землю. Все приходы Архиепархии будут сопровождать это паломничество своими молитвами как знак нашего единства и солидарности с христианами.

Особую важность для нас имеет Торжество Непорочного Зачатия, 8 декабря, — престольный праздник Архиепархии. В этот день в Кафедральном Соборе в Москве наша поместная Церковь будет посвящена Матери Божией, — блаженной, потому что уверовавшей (ср. Лк 1.45), — чтобы по её примеру мы могли возрастать в вере в это благоприятное время.

С 18 по 25 января пройдет Неделя молитв о единстве христиан под девизом «Чего требует от нас Бог?» (ср. Мих 6.6–8).

2 февраля, в праздник Сретения Господня и День посвященной Богу жизни, пройдут богослужения о святости монашествующих и о призваниях к посвящённой жизни, в которых нуждается наша Церковь.

В Страстную Пятницу или в другой подходящий день Великого Поста или Страстной Недели архиепископ предлагает всем совершить публичный Крестный Путь. В Москве Крестный Путь состоится 23 марта 2013 г., в субботу перед Вербным Воскресеньем.

21 апреля, в 4-е Воскресенье Пасхи, будут совершаться молитвы о новых призваниях к священству, а 7 июня, в Торжество Святейшего Сердца Иисуса, — молитвы о святости священников.

19 мая, в Торжество Пятидесятницы, будут совершены богослужения с особыми молитвами о святости всех верных, об освящении семей, и о новых святых харизмах.

С 21 по 24 мая 2013 г. в Москве пройдёт Третья Всеепархиальная Конференция, которая будет посвящена теме Веры и II Ватиканского Собора.

2 июня, в Торжество Святейших Тела и Крови Христа, будет совершена процессия. В тех городах, где приходов несколько, должна быть совершена одна общегородская процессия.

В дни проведения Всемирного дня молодёжи (23-28 июля 2013 года), состоится Всероссийская встреча католической молодёжи, о месте проведения которой будет сообщено дополнительно.

## Епархия св. Климента в Саратове

24 августа 2012 г. в Ростове-на-Дону состоялась деканальная встреча священников



и сестер, которые работают на территории Ростовского деканата. В программе встречи было два вопроса: Какова моя вера, как я смотрю на свою веру? И что мы как деканат можем сделать для наших приходов на Год Веры?

Декан о. Рауль Апарицио провел для участников конференцию о вере, отметив, что между словами «вера» и «любовь» можно поставить знак равенства. Центральным моментом встречи стало поклонение Пресвятым Дарам. О. Рауль предложил, чтобы в течение года веры укрепить собственную веру. Священники и монашествующие будут раз в месяц собираться в деканальный день духовного бдения, каждый по очереди приготовит конференцию на тему веры. В приходах будут организованы встречи для разных групп на тему веры. С 16 по 19 октября пройдет Епархиальное открытие «Года веры» в Саратове, в котором примут участие около 90 священников, а также монашествующие и миряне.

### Преображенская епархия



Владыка Иосиф Верт заявил на Пастырской конференции, что в течение ближайших трех с половиной лет верующие будем вникать в наследие II Ватиканского Собора. Он попросил участников конференции и всех верных епархии молиться о бла-

годати Божией, о помощи Святого Духа в этом процессе. Владыка призвал молодёжь живо интересуется всем, что связано со II Ватиканским Собором. По его словам, в 2013 год Катехизис Католической Церкви должен стать настольной книгой. Он также рекомендовал прочитать книгу Митрополита Ленинградского Никодима «Иоанн XXIII», чтобы понять, какой дух царил в Церкви в годы, предшествующие II Ватиканскому Собору и в период Собора.

# КАРТИНА ИЗ ЛАДОШЕК

Здравствуй, маленький

друг! Сегодня мы будем делать совсем простые Положим поделки. ладошку на лист картона и обведем ее. Вырезаем. Получился шаблон. Теперь по нему онжом вырезать множество разноцветных ладошек цветной бумаги.

тов, тем интереснее потом делать поделки.

Чем больше цве-

А еще можно обвести папины или мамины руки, да и ладошка младшего брата или сестренки станет замечательным дополнением к коллекции разноцветных листочков.

Что же можно сделать из всех этих разноцветных ручек? Самый простой вариант — сложить одинаковые по размеру ладошки, со-

единив нижнюю часть и расправив пальчики кругом. Получится солнышко. В случае использования разноцветных заготовок у нас будет экзотический цветок. А если сделать сердцевину цветка из круглой коробочки, например, из-под плавленого сыра, и заполнить ее

скатанными в маленькие шарики кусочками цветной бумаги, то цветок станет еще и объемным. Как вы думаете, какие лепесточки этого цветка захотят дружить и почему? Скорее всего, дружить захотят лепесточки одного цвета. Почему? Потому что они похожи, у них есть нечто, что их объединяет. Ведь и нам

самим интереснее общаться с тем, у кого такие же увлечения, как и у нас. Собачки, единороги, динозавры, Смешарики и Лунтик — вот то, что нас сближает и объединяет. Как вы думаете: достаточно ли этого для дружбы? Как вы думаете: достаточно ли этого для дружбы? А вот ещё один вопрос: могут ли дружить любитель динозавров и поклонник



### Смешариков?

Давайте позовем друзей и сделаем вместе с ними большую совместную картину, состоящую из разноцветных ладошек. Любителям собачек предложим соединить две коричневые или серые ладошки, слегка раздвинем пальчики. Перевернем острым концом вниз и нарисуем фломастером черный носик в том месте, где ладошки соединяются.

Возьмем две оранжевые ладошки поменьше и прикрепим с двух сторон от нашей композиции. Теперь нужно нарисовать глазки. И вот перед нами взъерошенный щенок с рыжими ушками.

Кто придет подружиться со щенком? Может быть, лось? Для его создания нужно найти добровольца, готового обвести карандашом свою ногу. К широкой части получившегося «следа» прикрепляем две ручки — так, чтобы получились рога.

Осталось только нарисовать нос и глаза.

Из зеленых ручек получатся прекрасные деревья, стволами которых также могут стать «следы» друга или под-



ружки. Из серебристых ладошек можно сделать палатку. Красные ручки станут костром.

Видите, сколько разных ладошек сложились вместе в одну большую картину! Ни одна ручка не осталась в одиночестве и ни одна не оказалась в центре композиции. Они как будто хотели уступить или помочь друг другу.

Вот прекрасный пример качества, необходимого для дружбы, — желания помочь другу, поддержать его в трудный момент или, наоборот, разделить с ним радость.

Говоря о дружбе, стоит вспомнить старую песню Михаила Танича и Владимира Шаинского:

Там, где трудно одному, Справлюсь вместе с вами. Где чего-то не пойму, Разберем с друзьями!



Одна ладошка остается просто ладошкой, а красивые цветы, смешных зверей и другие замечательные вещи можно сделать только из многих разных ладошек.

# Дом Непорочного Сердца №4 (13) / август, 2012

# Матерь Божия Нурийская

66

Коронация образа состоялась в 1965 году, а празднование обретения образа Богоматери Нурии совпадает с Рождеством Богородицы



Татьяна Федотова

ервую иностранку, с которой я познакомилась, звали Нурия. я, тогда еще слудения толком не знавшая об Испании, спросила ее, звали Нурия. Я, тогда еще студентка, ничего

что значит ее имя, и услышала: «Так называется долина в Пиренеях». Прошло почти 15 лет, прежде чем я узнала, что это была за долина и почему в честь нее давали имена девочкам: в этом живописном месте,

наполненном покоем и тишиной, появился один из наиболее почитаемых в Испании образов Богоматери.

Святой по имени «Нурия», вопреки Google, не существует. Но есть немало версий происхождения названия этой пиренейской долины. Одни считают,

что оно образовано от арамейского «нура» или арабского «нур» и означает «светлая, блестящая». Другие являются сторонниками баскского происхождения топонима, что означает «находящаяся среди гор». Третьи утверждают, что древнее написание топонима «аннуриа» по-гречески означает «граница высокого».

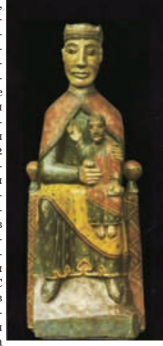
Традиция приписывает создание деревянного изображения Богоматери святому Эгидию, отшельнику



греческого происхождения, прожившему в долине четыре года. Завоевание Пиренейского полуострова мусульманами в VIII веке вынудило отшельника покинуть эти места. Но прежде он спрятал вырезанную им из дерева статую Богоматери, крест, котел и колокол в потайной пещере. В 1072 году некто Амадей, паломник из Далмации, получил во сне божественное откровение о бесследно пропавшем образе и пришел в долину Нурии, чтобы построить часовню в честь Богоматери и заняться поисками «клада» святого Эгидия. С помощью местных пастухов Амадей построил маленькую часовню и приют для прихожан, но, несмотря на

тщательные поиски, белый камень, который был ему указан во сне как знак, стерегущий реликвии, так и не отыскался. Через некоторое время Амадей покинул

долину, наказав пастухам продолжать поиски. И только через семь лет после прихода Амадея в долину сокровища были найдены. В один прекрасный день бык рыжей масти начал бить копытом в скальную Пастухи, стену. бывшие поблизости. поняли. что это был знак. и, похватав нехитрые инструменты,



стали отбивать камни от указанной быком скалы. Из пролома хлынул поток света, и пастухи увидели деревянную статуэтку Богоматери с Младенцем и медные крест, котел и колокол. Позже на месте обретения реликвий была построена часовня св. Эгидия, сохранившаяся до наших дней.

Надо сказать, что статуэтка, которая ныне хранится в святилище долины Нурия, относится самое раннее к XII веку и представляет собой Деву Марию, держащую на левом колене Младенца Иисуса. Ореховое дерево потемнело от времени, влажности и копоти свечей, и поэтому статуэтку называли «пиренейской смуглянкой».

После реставрации ей был возвращен «естественный» цвет лица и оригинальные яркие краски одежд. Этот образ, похожий на многие фигуры Богоматери



романского периода, имеет ряд особенностей. Например, бросаются в глаза детали, подчеркиваюшие человечность Марии (открытые волосы, уши, левая обнимающая рука, Младенца Иисуса). Положение правой руки Марии, поддерживающей и одновременно указывающей на Своего

Сына, равно как и жест Младенца, благословляющего мир на правах его Господа, также не характерны для романских изображений. Во время гражданской войны в Испании статуэтка была переправлена в Швейцарию, чтобы уберечь ее от печальной участи многих реликвий и почитаемых образов, попадавших в руки безбожников. Вернуться она смогла лишь в 1941 году.

Каноническая коронация образа состоялась в 1965 году, а празднование обретения образа Богоматери Нурии совпадает с Рождеством Богородицы — 8 сентября. Каталонские пастухи с давних времен считают Ее своей заступ-

ницей. А с 1983 года Богоматерь долины Нурия была названа покровительницей каталонских лыжников. До наших дней дошел еще один интересный обычай, связанный с долиной: женщины, тающие родить детей, засовывают голову в ко-



тел святого Эгидия и звонят в колокол. Сколько раз колокол откликнется - столько деток и родится, заступничеству по Святой Девы. В святилище я встретила молодую семью близняшками. Когда разговорились, одинаковых мама девочек сказала, что тоже приходила просить помощи Бого-

матери, чтобы забеременеть. Но кто-то сказал ей, что она звонила в колокол не той рукой. На всякий случай молодая женщина повторила традиционный ритуал. И вот — родила двойню.

Сегодня долина и святилище Нурии — это и излюбленное место паломничества, и живописный туристический маршрут. Попасть в долину можно только на небольшом поезде или горными тропами, пешком. Если повезет вам побывать на Коста-Брава — не поленитесь, поднимитесь на 2000 метров над уровнем пляжа, и ваше физическое и духовное делание не останутся без ответа.



### Блаженная Жасинта Марто

Блаженная Жасинта Марто родилась 11 марта 1910 г. Она была самой младшей из трех фатимских

боговидцев и, наверное, поэтому самой открытой и послушной Божьему Провидению.

По темпераменту Жасинта заметно отличалась от своего старшего брата блаженного Франциска, хотя была очень похожа на него внешне. У нее было такое же круглое личико и правильные черты лица, маленький рот, тонкие губы. Благодаря воспоминаниям матери, сеньоры Олимпии, которые заботливо записал отец Иоанн де Марчи, мы легко можем представить

себе эту милую маленькую девочку: «Она не была такой же полной, как Франсишко. Глаза у нее были светлые. Ей нравилось, чтобы ее волосы были аккуратно причесаны, и я обычно каждый день причесывала ее. Маленькая куртка, юбка из хлопка и туфли были ее повседневным нарядом». Такой была Жасинта внешне. При этом у нее была необыкновенно чувствительная душа, как видно это из следующих слов кузины Люсии, старшей из трех фатимских пастушков: «Когда ей было лет пять, а то и меньше, она часто, услышав рассказ о Крестных страданиях нашего Господа, заливалась слезами. «Бедный Иисус, — говорила она, — я не должна никогда грешить и увеличивать Его страдания». Дружба, связывавшая Жасинту и ее кузину Люсию, была замечательным примером взаимоотношений между детьми. Девочки не знали таких, в общем-то, обычных чувств, как зависть и соперничество.

Жасинта всегда была маленькой нежной девочкой. Особенно она любила своих овечек. Белые ягнята были ее главной

радостью. Люсия описывает очаровательную сцену: «Обычно вечером она несла одного из ягнят домой на своих плечах, чтоб он не устал; это было похоже на картину, которую ей дали и на которой был изображен Добрый Пастырь».

Она любила звезды и цветы, горы и луну — словом, все, что рука Творца сделала столь прекрасным. Кроме того, Жасинта хорошо пела и танцевала. Люсия вспоминает, что они обе были этим ув-

лечены: «Мы любили плясать, и, чтобы пуститься в пляс, нам достаточно было услышать игру какого-нибудь инструмента с соседних пастбищ. Хотя Жасинта была еще маленькой, но к танцам у нее были особые способности».

Воспоминания родных и друзей девочки помогают нам увидеть ее такой, как она была. Лусия, Франциск и Жасинта — все они были нормальными детьми, а не маленькими гипсовыми святыми. Да, Жасинта была ребенком своей земли, дочерью Евы. «Иногда она меня очень огорчала, — вспоминает Люсия. — После игры в "пуговицы" меня звали поесть, а у меня на одежде иной раз не оставалось ни одной пуговки. Обычно она почти всегда выигрывала их у меня, а это означало нагоняй от мамы. Ну, а что же мне было делать, я знала, что Жасинта не отдаст мне ни пуговки! Получить их обратно мне удавалось лишь после угрозы не играть с нею».



# Дом Непорочного Сердца №4 (14) / август, 2012

# ГИМН СВЯТОЙ ДЕВЕ МАРИИ

Хильдегарда Бингенская (1098-1179)

Радуйся, благородная, славная и непорочная Девица око целомудрия, вещество освящения. Господу угодное. Ибо столь верховное в Тебя излилось наитие. что Слово верховное в Тебе облачилось плотию. О Белая Лилия, Ее же призрел Господь превыше всего творения. Ибо чрево Твое имело радование, когда все созвучия хоров небесных о Тебе ликовали. что девственно зачала Ты Сына Божия: через то чистота Твоя просияла во Господе. Утроба Твоя имела радование, как трава, росой прохлажденная, с небес нисходящею: как то и в Тебе совершилось, о Матерь всякого радования. Ныне же Церковь совокупно алеет в радовании, и ликует в созвучиях хоров, сладчайшей ради Девы и достохвальной Марии, Божией Матери. Аминь.



# Возвращение храма Святой Екатерины

66

Несколько человек приходили и на ступенях храма Святой Екатерины читали розарий 99

етырнадцатого февраля 1984 года во время похорон Генерального секретаря ЦК КПСС Юрия Владимировича Андропова пожарные части Ленинграда были подняты по тревоге. Горело здание «бывшего костела» на Невском проспекте. В итоге здание храма, в котором планировали открыть органный зал филармонии, полностью выгорело. Пропал многолетний труд реставраторов. В огне погибло практически все убранство. Здание на Невском так и осталось стоять с заколоченными окнами и наглухо закрытыми дверями.

Впрочем, главный католический храм Российской



Фото из архива прихода св. Екатерины

империи, возведенный архитекторами Пьетро Трезини и Жаном-Батистом Вален-Деламотом, был закрыт и разорен в еще 1938 году. С тех времен он использовался как склад, а часть приходских помещений занимали кабинеты Музея атеизма.

В конце 80-х годов прошлого века несколько прихожан храма Лурдской Богоматери, единственной действующей католической церкви в Ленинграде, решили попробовать вернуть здание собора Святой Екатерины. Однако многим единоверцам это показалось нереальным и даже опасным. «Люди пожилые и более опытные говорили, что никто вам не отдаст этот храм,



Михаил Фатеев

потому что даже у православных нет церквей на Невском проспекте, — вспоминает монах-доминиканец о. Юрий Дорогин, в те времена студент-медик. — А если даже и отдадут, тогда этот храм у нас заберут. Потому что никто не позволит, чтобы в городе было две католические церкви, считали они».

Многие помнили судьбу молодого священника Яна Будкевича, которого посадили за «валютные махина-

ции» в конце 60-х годов. Знающие люди говорили, что причиной стало желание биться за возвращение храма на Невском и отказ сотрудничать с органами безопасности. Именно на восстановление церкви Св. Екатерины священник собирал валюту и драгоценности. «Отец Ян говорил, что ему обещали, что этот костел вернут», — вспоминает Ядвига Шиманская. Однако вместо храма священник получил 10 лет.

Что делают верующие в сложных ситуациях? Правильно, молятся! Сна-



Фото из архива прихода св. Екатерины



Фото из архива прихода св. Екатерины чала это происходило на молитвенных встречах на квартире у четы Мартыновичей, затем решили выйти на улицу. «Несколько человек приходили и на ступенях храма Святой Екатерины просто читали розарий. Иногда это было пять человек, иногда семь, иногда три. По-разному», — рассказывает о. Юрий. — Обычно это происходило по воскресеньям, после службы».

Тогда же инициаторы-подпольщики решили пробраться в закрытый храм. На удивление, попасть туда оказалось

достаточно легко, дверь открыли без особых проблем. «Там было какое-то местное освещение, прожектора, было очень трудно пройти, потому что везде пепел лежал, была страшная грязь, невозможно было не запачкаться, - вспоминает Надежда Мартынович. — Впечатление было ужасающее, потому что даже ангелы мраморные выгорели, от амвона осталась только металлическая основа, даже металл был покосившийся и искореженный. Впечатление было жуткое. Мы просто взялись за руки и прочитали

"Отче наш"».

### ■ НАШЕ НАСЛЕДИЕ

По инициативе старосты католической общины Александра Шикера было решено начать регистрировать новый приход. Занялись этим Надежда и Евгений Мартыновичи и Борис Коваленко. Времена были суровые. Многие боялись ставить свои подписи под подобными

документами. Тем не менее, необходимые 20 человек для регистрации нового прихода нашлись.

Здание храма тогда формально принадлежало филармонии. Беспокойные миряне выясни-

ли, у кого находится вся документация по храму. «Это ока-

залась очень любезная женщина, она нам показывала и передавала все документы, которые нас интересовали. Она с очень большим уважением и открытостью помогала нам больше узнать об этом храме, — рассказывает Надежда Мартынович. — Потом она своего сына послала к нам в воскресную школу. Он у нас принимал Первое Причастие, долго ходил в церковь, ездил в детские лагеря».

Вскоре к делу подключился и о. Евгений Гейнрихс, тайно рукоположенный в 1981 году и живший Ленинграде, а в 1989 году получивший официальную регистрацию в советских органах. «Я как на работу с Борисом Коваленко ходил по инстанциям, один раз наши годовые труды пропали, пакет документов потеряли», — вспоминает о. Евгений.

Сложности лишь подзадоривали инициативную группу. Чтобы «комитетчики» знали хотя бы краткую историю

храма, в 1990 году было решено издать книгу о церкви Святой Екатерины. Филолог и поэт Эдуард Карпёнок перевел главу из научной работы Базилевича «Поляки в Петербурге» и распечатал ее на машинке в десяти экземплярах. Переплетенная в мастерской у рынка

самиздатовская книга ходила по рукам.

В том же 90-м году в Ленинград из Польши приехал легендарный душепастырь молодежи священник Людвик Виш-



Встреча на квартире у Мартыновичей. невский. Он при-Фото из архива Е. Мартыновича дал новый импульс борьбе за

храм. «Когда я приехал в Петербург, уже была «двадцатка», которая прилагала усилия, чтобы вернуть сгоревший храм Святой Екатерины. Я старался каждый день его обходить, чтобы как бы начать обладать им», — вспоминает о. Людвик. Священник начал собирать молодежь, чтобы отправить ее на Всемирный День молодежи в Ченстохове, намеченный на август 1991 года. Молитвы на ступенях храма стали более массовыми. Сюжет о них даже показывали по ленинградскому телевидению.

«Активная группа приезжала на ступени храма Святой Екатерины и молилась на четках на разных языках. Иногда попадались иностранные студенты, которые участвовали в нашей молитве на своих языках. Звучали и латынь, и русский, и польский... но самое главное, что все пламенно желали получить этот храм, молиться здесь», — рассказывает Надежда Мартынович.

В итоге в начале 1992 года было принято решение передать верующим «здание бывшего костела» на Невском проспекте. «В эту радость трудно было поверить. Наш храм на Невском вернули первым! Ни православные, ни лютеране, ни армяне еще не получили свои храмы. А мы первыми получили, — говорит Ядвига Шиманская. — Видимо, молитва имеет силу, правда»? — с улыбкой добавляет она.

Получив ключи от церкви, настоятель прихода о. Евгений Гейнрихс зашел в храм. «Я пришел — грохочут щиты, которыми закрыты окна, голуби летают, грязь, обгорелые стены, в подвале лежит грязь по щиколотку», — вспоминает он. Тем не менее, спустя несколько месяцев — 4 октября 1992 года — архиепископ Тадеуш Кондрусевич отслужил первую мессу в помещении бывшей ризницы, переоборудованной в часовню. Тем самым была открыта новая страница в истории прихода.

Группа романтиков и энтузиастов совершила, казалось бы, невозможное. Впереди были годы реставрации, созидания общины. Годы, наполненные свершениями и яркими событиями, превратившими храм Святой Екатерины Александрийской в самый крупный католический приход Северо-Запада России. Он вновь стал домом молитвы, как и написано на его фасаде: «Domus Mea domus orationis» («Дом Мой домом молитвы наречется»).



### КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА «БЕЛЫЙ КАМЕНЬ»



### Два века католичества в Царском Селе

Путеводитель по исторической выставке, красочно иллюстрированный редкими материалами из архивов и частных

собраний. Альбом будет интересен специалистам по истории Петербурга и Царского Села, краеведам и всем, кому не безразлична память предков.



Святая Тереза Малая Жизнь Терезы из Лизье, Учителя Церкви Максенс
Ван дер Меерш.
Жизнь Терезы
из Лизье,
Учителя Церкви
В этой книге ярко
описана жизнь
св. Терезы из Лизье,
показавшей «малый

путь» к святости, на основе дневника молодой кармелитки и свидетельств ее современников.



Если ты Ему позволишь... Жизнь святой Маравильяс Иисуса Босые кармелитки Холма Ангелов.

### ЕСЛИ ТЫ ЕМУ ПОЗВОЛИШЬ... Жизнь святой Маравильяс

Увлекательное повествование

на основе писем и свидетельств современников о жизни святой кармелитки Маравильяс Иисуса. Самая обширная из всех биографий святой.

# Новая книга об истории Католической Церкви в России



66

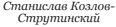
На культуру России, в том числе и религиозную, католическая вера и те, кто ее исповедовал, оказали немалое влияние

В книге доступной форме изложена жизнь католиков России, отношения между католической общиной и властью, а также роль «католического фактора» в духовной и внешней истории русского христианства в целом. Книга призвана познакомить широкую читателей с историей католической общины в России, развеять мифы и стереотипы о российских католиках. здательство «Белый камень» готовит уникальную

книгу об истории Католической Церкви в России. Она написана Станиславом Козловым-Струтин-

ским и Павлом Парфентьевым, известными как авторы ряда публикаций и справочных работ по истории Католической Церкви в России.

Отечественный читатель, как правило, не слишком хорошо знаком с историей и особенностями жизни католической общины в России. Между тем католики жили на нашей земле и исповедовали здесь свою веру с давних времен — с эпохи, когда еще только на-



чиналось просвещение Руси светом христианской веры. Да и на культуру России, в

том числе и религиозную, католическая вера и те, кто ее исповедовал, оказали немалое влияние.

Несмотря на то, что историю Католической Церкви в России ученые исследуют уже давно, до сих пор многие проблемы и события этой истории остаются недостаточно изученными. В этой области существует еще немало плохо понятых, спорных и не вполне раскрытых моментов — и многие вопросы ещё ожидают своих серь-



Павел Парфентьев

езных исследователей. Поэтому пока рано говорить, что возможно написать детальный и исчерпывающий обзор истории российского католичества. С другой стороны, известно уже немало, поэтому в книгу небольшого объема

### Католическая культура

невозможно было бы уместить все доступные современному историку факты, связанные с данной темой. Поэтому, в силу естественных и вполне понятных ограничений, авторы были вынуждены иногда отказываться от детального рассмотрения той или иной проблемы.

Ценность этой книги, предназначенной по преимуществу для широкого круга заинтересованных читателей, заключается в том, что авторы представили цельную, связную картину исторического присутствия католиков на российской земле, их жизни, их проблем, их участия в развитии нашей страны. Часть глав основана на личных архивных изысканиях, другие пред-

церковно-исторический обзор. Входящие в него главы рассказывают о внутренней церковной жизни католиков России в разные исторические периоды, об отношениях между католической общиной и российской государственной властью, а также о роли «католического фактора» в духовной и внешней истории русского христианства в целом.

Второй раздел (главы XXVI–XXXII) посвящен участию католиков в разнообразных сторонах «светской» культурной и общественной жизни России. В него вошли также очерки, касающиеся истории присутствия и деятельности в России католических монашеских общин. Эти об-

щины, как особые сообщества внутри Церкви, обладают собственным обликом и духовным своеобразием — их также можно рассматривать как своего рода «общественное» проявление католичества.

В работе широко использовались многочисленные научные публикации разных авторов. Благодаря популярному характеру текста авторы обращались

торы обращались не только к строго академическим изданиям, но и к ориентированным на широкую читающую публику.

Прочитав эту книгу, читатели лучше узнают и глубже поймут историю российской католической общины.

В заключение авторы хотели бы выразить сердечную благодарность и признательность всем тем, кто своими трудами, идеями, содействием и благожелательностью оказали помощь в работе над этой книгой. Да благословит их всех Господь!



Процессия в торжество Пресвятых Тела и Крови Христа 30 мая 1918 года на Невском проспекте (Петроград)

ставляют собой обычный литературный обзор. Все это дало авторам возможность при работе опираться как на новинки научной литературы или же недавно введенные в научный оборот документы, так и на ставшие уже классическими исследования по указанной или смежным темам.

Повествование складывается из связанных между собой тематических очерков, сгруппированных в два основных раздела. В первом из них (главы I—XXV) авторы предлагают читателям своеобразный

# Евгения Гинзбург: «Ищу бессмертную душу»

66

Плохо, если вы думаете, что бессмертная душа должна обязательно локализоваться в одном из несовершенных органов нашего тела 99



Екатерина Андреева, литературовед

20 ноября 1904 года московский фармацевт Соломон Натанович Гинзбург праздновал рождение дочери Евгении. А когда девочке исполнилось пять лет, семья пере-



К 1937 году Евгения Соломоновна стала кандидатом исторических наук, доцентом Казанского университета и заведующей отделом культуры областной газеты «Красная Татария». Рядом был любимый муж, два сына: Алексей и Василий. Вообще все было хорошо... Нет. За пару лет до этого начались аресты. Такие вот верные коммунисты, члены партии еще с первых лет ее существования, обвинялись в предательстве, шпионаже, террористической деятельности. А дальше в лучшем случае — лагерь, в худшем — расстрел.

ческой идеологии. А как удачно вышла замуж! За председателя городского совета г. Казани, члена Центрального

исполнительного комитета (ЦИК) СССР Павла Аксенова.

Евгения Гинзбург так вспоминает об этом времени: «Когда я сравниваю эти свои переживания периода "прелюдии" с тем, что довелось вынести потом, с 1937 года до смерти Сталина, точнее, до самого июльского Пленума ЦК, разоблачившего Берию, меня всегда поражает несоответствие моей реакции внешним раздражителям.

В самом деле, ведь до 15 февраля 1937 года я страдала только морально. В смысле внешних условий жизнь моя еще не изменилась... Чем объяснить это? Тем ли, что ожидание неотвратимой беды хуже, чем сама беда? Или тем, что физические страдания заглушают боль душевной

муки? Или просто человек может привыкнуть ко всему, даже к самому страшному злодейству, и поэтому повторные удары, полученные от страшной системы травли, инквизиции, палачества, ранили уже менее остро, чем при первых встречах с этой системой?

Так или иначе, но 1935 год был для меня ужасен. Нервы готовы были сдать.

Преследовала настойчивая мысль о самоубийстве».

15 февраля 1937 года Евгению Соломоновну вызвали в НКВД для дачи показаний по делу одного из ее университетских коллег. О том, что было далыпе, можно узнать, прочитав книгу «Крутой маршруг». Книгу воспоминаний о восемналиати года:

о восемнадцати годах, проведенных в тюрь-

мах, лагерях и на поселении.

Гинзбург вспоминала, что с первых дней в тюрьме, несмотря на весь ужас своего положения, старалась запомнить все. Она всегда была уверена в том, что напишет о произошедшем с нею и миллионами наших соотечественников. Работу над книгой Евгения Соломоновна начала уже летом 1959 года, через четыре года после реабилитации. Тогда, по ее собственным словам, она уже была верующей католичкой. А рядом с нею был тот человек, который когда-то, среди реалий Севлага, показал Евгении Гинзбург наличие в этом мире Веры, Надежды и Любви.

Вальтер Антон Яковлевич — доктор Вальтер. Родился в 1899 году в с. Блюменталь Мелитопольского уезда Таврической губ., где потом жил, работал в своем хозяйстве, учительствовал и был прихожанином местного храма. В 1930-м стал студентом Крымского медицинского института. 28 августа 1935 г. арестован по групповому

делу католиков («дело Аннер, Неккер и др.»). В 1936-м приговорен к трем годам ссылки, в 1938-м — еще к десяти. В 1943-м — снова десять лет.

Вот тогда, в бытность свою врачом Тасканской больницы для заключенных, он и познакомился с Евгенией Соломоновной Гинзбург, которая была направлена туда в качестве медсестры. После нескольких ме-

сяцев, проведенных на известковых рудниках и лесоповале, работа в больнице стала для политзаключенной Гинзбург настоящим раем: «Вот я и в раю. И ничего удивительного в том, что рядом со мной, в роли непосредственного начальника — святой. Удивительно только, ОТР это очень веселый свя-



Евгения Гинзбург, маленькая Антонина, Василий Аксенов, Антон Вальтер

той. Так и сыплет анекдотами, острыми словечками, поговорками.

Можно подумать, что доктор Вальтер благополучнейший частнопрактикующий доктор... А между тем Антон Яковлевич Вальтер сидит уже десять лет, с тридцать пятого. И срок у него — третий. Дело в том, что у доктора серьезное отягчающее обстоятельство: он немец. Сначала все было относительно терпимо. Врачи были нужны, и он работал по специальности. Но пришла война. Теперь важно было одно: он немец. Три года, проведенные на золотых приисках, на общих работах в забое, сломили этот крепкий организм. После ожога роговицы доктор потерял зрение на один глаз. Приисковые надсмотрщики переломали ему несколько ребер. Голод привел к острой дистрофии.

За год до моего появления на Тасканском пищекомбинате полуживого Вальтера извлекли со страшного прииска "Джелгала" и поставили снова врачом. Во время нашей встречи ему было сорок шесть лет».

### ■ НАШЕ НАСЛЕДИЕ

\*\*\*

В своей книге «Крутой маршрут» Евгения Соломоновна описывает обход больных, который проводил доктор Вальтер. Его отношение к этим «человеческим обломкам» удивляет и вдохновляет ее. Для каждого он находил нужное слово, каждого умел поддержать и ободрить. «Что это он делает вид, будто тут все нормально, будто эти еле закрытые от колымских стихий мрачные норы — действительно больничные палаты? Будто

эти человеческие обломки и впрямь имеют какие-то шансы на излечение?»

И постепенно, каждый день, наблюдая за этим удивительным «веселым святым», она начинает по-другому воспринимать то, что происходит вокруг, да саму жизнь: «А может быть... Может, и спасем когонибудь? Может, та активная деятельная доброта, которая движет каждым словом, каждым поступком этого удивительного доктора, окажется сильнее хозяйничающей в этих стенах смерти? Пересилит и голод, и истощение, и недостаток лекарств?»

Очень скоро Евгения Соломоновна узнала и о религиозных взглядах доктора.

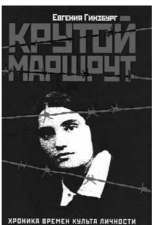
«Кроме лечения доходяг, на обязанности врача еще и вскрытие многочисленных трупов, патологоанатомическая документация.

Вальтер стоит над секционным столом, режет (анатомию он знает артистически!) и диктует нам с Конфуцием (фельдшер). Мы пишем протоколы вскрытий.

 А где же бессмертная душа? — задумчиво спрашиваю я однажды, после того как обработка трупа закончена.

Доктор внимательно вскидывает на меня глаза, становится непривычно серьезным.

Хорошо, что вы задаетесь этим вопросом. Плохо, если вы думаете, что



бессмертная душа должна обязательно локализоваться в одном из несовершенных органов нашего тела.

Конфуций тихонько подталкивает меня под локоть, кивает на доктора и таинственно шепчет:

— Католик... Ортодоксальный католик...»

За несколько лет до описываемых событий, в 1944 году, Евгения Соломоновна получает известие о смерти своего старшего сына Алексея. Ему было только 18. А она всю жизнь будет вспоминать, что, уходя тогда в 37-м из дома, не

попрощалась со своим Алешей. Вальтер «единственный, с кем я могу говорить об Алеше, и уже этим одним он для меня не такой, как все. Он как-то так повертывает руль разговора, точно нет разницы между ушедшими и нами, еще оставшимися пока на земле. Точно все мы — живые и мертвые — капли единого потока. И у меня возникает тревожное, но целительное ощущение, будто я еще могу сделать что-то для Алеши, даже обязана сделать что-то для него. Странно, но это смягчает неотступность боли. Иногда доктор вдруг неожиданно связывает с этой моей болью самые повседневные наши дела.

— Вы должны иногда и ночью подходить к Сереже Кондратьеву. Во второй палате... Совсем мальчик. Очень боится смерти. Просто подойти потихоньку. Ну, руку на лоб, одеяло поправьте. Ради Алеши...»

Совершенно понятно и естественно, что доктор Вальтер и медсестра Гинзбург полюбили друг друга.

«Веселый святой стал потом моим вторым мужем. Среди зловещих смертей, среди смрада разлагающейся плоти, среди мрака полярной ночи развивалась эта любовь. Пятнадцать лет шли мы рядом через все пропасти, сквозь все вьюги».

В 1947 году Гинзбург получила справку об освобождении. Жила сначала в Таска-

Дом Непорочного Сердца №4 (13) / август, 2012

не, затем в Магадане, ожидая окончания лагерного срока Вальтера. В 48-м к ней с материка приехал сын. Сын Евгении Соломоновны, писатель Василий Аксенов, говорил, что и для него, трудного подростка, приехавшего в Магадан, отчим стал «первым источником христианской веры». О своих впечатлениях и переживаниях того времени он пишет в романе «Ожог».

В те годы Евгения Гинзбург работала в детском саду, там встретила трехлетнюю Тоню, подкидыша, которая ожидала этапа в детский дом для детей заключенных. Гинзбург удочерила девочку. Но 25 октября 1949 г. — новый арест: «Поэтому я и готовилась по ночам к смерти, перебирала всю свою жизнь, все боли, беды, обиды. И все свои великие вины. Читала про себя наизусть по-немецки католические молитвы, которым научил меня Антон. И впервые в жизни мечтала о церкви как о прибежище. Как это, наверное, целительно — войти в храм. Прислониться лбом к колонне. Она прохладная и чистая. Никого вокруг не замечать. Но чувствовать чью-то невидимую руку на своей голове. Ты один знаешь, как я устала, Господи...»

На этот раз все обошлось, через пару недель она снова была дома. А через год получил досрочное освобождение Антон Яковлевич Вальтер. Но мысль о возможности новых арестов всегда была с ними. Тем более что грянуло новое «дело врачей», после чего Вальтера и Гинзбург моментально уволили с работы. А вскоре в доме раздался телефонный звонок. Анто-

на Яковлевича просили срочно явиться в органы. В свой последний вольный вечер они решили пойти в кино.

«По ходу итальянского фильма показывают кусок католической мессы. Антон радостно волнуется.

— Боже мой, какая ты еще дикарка, Женюша, — шепчет он, — коммунистическая готтентотка. Подумать только — ты никогда не слыхала ничего этого. Зато эта радость еще у тебя впереди...

И вдруг мы оба явственно слышим, как девушка в дорогой каракулевой шубке, сидящая позади нас, вздыхает и громким шепотом говорит своему соседу:

— Смотри, как раньше Бога-то славили! Прямо как Сталина!»

На дворе был март 1953 года. Пятого марта Сталин умер.

Затем была реабилитация, возвращение в Москву, переезд во Львов, обустройство и куча всевозможных дел. Надо заметить, что после своей реабилитации Евгения Гинзбург вновь восстановилась в рядах коммунистической партии: «Для Антона мое восстановление в партии было ударом». Кажется, что все эти радостные хлопоты еще более подорвали здоровье Антона Вальтера. Он умер 27 декабря 1959 года.

«Сейчас весь его необычный и яркий мир, все богатства, вместившиеся в этой душе, прикрыты бедным холмиком на Кузьминском кладбище в Москве. Или, может быть, я снова делаю ошибку, против которой он меня предостерегал? Опять ищу бессмертную душу там, где лежит только несовершенное, рассыпавшееся в прах тело?»

Евгения Соломоновна пережила мужа на 18 лет. Она увидела успех своей книги за рубежом, побывала во Франции и Германии, радовалась рождению внука Алеши и успехам своего сына Василия на писательском поприще.

Умерла Евгения Соломоновна Гинзбург 25 мая 1977 года в Москве.



# О фильме «Август Раш»



«Знаешь, что такое музыка? Это напоминание Бога о том, что в мире есть что-то поважнее тебя»

Страна: США Год: 2007

Режиссер: Кёрстен Шеридан

В ролях: Фредди Хаймор. Робин Уильямс, Кери Рассел, Джонатан Риз Майерс, Терренс Ховард, Уильям Сэдлер, Мэриэн Селдес.

Вы любите сказки с хорошим концом? Умные, добрые, в которых самое коварное зло в конце концов всегда бывает побеждено? Где главный герой мужественно проходит через все испытания и добивается того, о чём мечтал? Тогда вам нужно посмотреть этот фильм, и вы точно не будете разочарованы. К тому же в этом поэтичном фильме много очаровательной музыки на разный вкус. Смотреть его можно всей семьёй, с бабушками и внуками. Возможно, кто-то вытрет слезу во время просмотра, но вас ждёт счастливый финал, как и должно быть в хорошей сказке.

Одиннадцатилетний Эван живёт в загородном приюте для сирот. У мальчика есть необыкновенный дар слышать музыку во всём: «Музыка везде — в порывах ветра, в воздухе, в лучах света. Нужно просто открыться, просто слушать». Мир для Эвана наполнен звуками и гармонией. Мальчик мечтает научиться играть, и тогда, он уверен, его неизвестные родители услышат его музыку и найдут его.

Затем авторы фильма переносят нас на одиннадцать лет назад, и мы узнаём историю романтической встречи родителей Эвана. Талантливая виолончелистка Лайла Новачек на гастролях в Нью-Йорке знакомится с рок-музыкантом Луисом Коннели. Молодые люди влюбляются друг в друга, но из-за деспотичного отца Лайлы им не суждено больше встретиться. Напрасно Луис снова и снова приезжает в Нью-Йорк, пытаясь разыскать свою любимую. Лайла ждёт ребёнка. Незадолго до родов она попадает в автокатастрофу, и жестокий отец убеждает её, что ребёнок погиб. Несчастная женщина прекращает исполнительскую карьеру и становится учительницей музыки. Без любви Лайла и Луис теряют радость своей внугренней музыки.



Евгений Мартынович

Социальному работнику по делам детей Эван заявляет, что не хочет быть усыновлённым, и убегает из приюта в Нью-Йорк. Огромный город наполнен совершенно незнакомыми звуками, и скоро он сыграет юному музыканту свою новую симфонию с восхитительным финалом. Здесь Эван знакомится с маленьким уличным гитаристом Артуром, и тот приводит его в заброшенный театр, где обитает целая шайка маленьких беспризорных музыкантов. Заправляет здесь страшный Колдун. Он отправляет детей играть на улицах и отбирает у них заработанные деньги. Колдун обнаруживает в Эване необыкновенную музыкальную одарённость. Он собирается заработать на нём большие деньги и уговаривает мальчика сменить имя, чтобы его не вернули в приют. Так Эван превратился в Августа Раша. После полицейской облавы Август Раш находит приют в церкви. Священник понимает музыкальную гениальность мальчика и помогает ему поступить в элитную музыкальную школу.

Умирающий отец Лайлы признаётся дочери в обмане, и та уезжает в Нью-Йорк в надежде отыскать сына. В городе Большого Яблока оказывается и Луис, но как герои смогут найти друг друга в лабиринтах восьмимиллионного города? Сказка продолжается, и вы увидите ещё много драматических и радостных

событий. Соединит всех, конечно же, музыка.

Ирландский кинорежиссёр, кинооператор, сценарист, кинопродюсер и актриса Кирстен Шеридан сняла эту красивую притчу по сценарию Джеймса В. Харта и Пола Кастро. Над прекрасным саундтреком работал Марк Манчина. В 2009 году саундтрек к фильму был номинирован на премию «Гремми», а сам фильм был выдвинут на премию «Оскар» в номинации «Лучшая оригинальная песня».

Современное искусство, в том числе и кинематограф, постоянно стремится раздвигать рамки дозволенного, шокировать потребителя, не считаясь с моральными категориями. Обнажая жестокость и несправедливость нашей жизни, создатели кинокартин порой не оставляют зрителю никакой надежды, убеждая его в изначальной порочности человека. На этом фоне фильм Кирстен Шеридан выглядит приятным исключением. Доброе, сентиментальное кино помогает нам верить в чудеса, не изменять настоящей любви, служить своему призванию. Зло здесь не выглядит фатальным. Даже в роли главного злодея — Колдуна — выступает Робин Уильямс, которого мы привыкли видеть в образах милых чудаков. Мир полон добрыми людьми, если мы смотрим на него добрыми глазами. Мечты обязательно сбудутся, нужно только верить в неизменную любовь Бога к нам.



Дом Непорочного Сердца №4 (14) / август, 2012

### Торжество Всех святых

«Их жизнью Ты даешь нам пример, заступничеством помощь, общением - братство. Их свидетельство укрепляет нашу веру, чтобы мы мужественно противостояли злу и вместе с ними обрели нетленный венец славы».

I Префация о святых

66 Святыми могут быть не только великие мистики, но и кухарки, уборщицы, слесари, и каждый из нас 99

аждый святой по-своему неповторим. Почему же мы наделяем их одним титулом — «святые»? Святы они потому, что услышали голос Господа и выполнили ту уникальную цель, для которой их создал Господь. И не только их, но и всех нас. Каждый человек призван к святости. Каждый может сказать Богу «да», а может сказать и «нет». Святыми могут быть не только великие мистики, но и кухарки, уборщицы, слесари и каждый из нас. Все мы призваны быть христианами — мужем, женой, священником или монахиней; кто-то призван к выполнению особых задач, развитию талантов, данных Богом.

В этот день, с одной стороны, мы вспоминаем всех святых вместе, так как не всех можем помянуть в течение литургического года, но, с другой стороны, мы должны задуматься и еще об одном аспекте торжества — тайне общения святых.

Все искупленные Христом святые, которые жили до нас, составляют единство, общность: они - прославленное Тело Христа. Что же объединяет нас? Ведь вера и надежда для них закончились, они уже видят Бога лицом к Лицу. Остается лишь любовь, любовь к Богу и ближнему. Именно благодаря любви они солидарны с нами и заботятся о нас. Эти люди верили во все то, во что мы веруем, надеялись на то, на что и мы надеемся; страдали от того, что нас наполняет страданием.

Своей жизнью святые оставили нам пример того, как нужно следовать за Христом. В то же время они являются нашими заступниками и покровителями на небесах. Сегодня Церковь насчитывает 40 000 официально признанных святых, каждый год к лику святых причисляются все новые люди. Но в День Всех святых Церковь празднует всех, кто прославил Бога, — не только тех, чьи имена записаны в святцах, но и тех, кто известен одному Господу.



о. Михаил Цымляков

# День поминовения всех усопших

ень поминовения всех усопших верных традиционно отмечается 2 ноября и следует сразу вслед за Днем всех святых. В этот день принято ходить на кладбища, украшать могилы цветами и зеленью, зажигать на них свечи. Этот день посвящен памяти тех людей, которые уже обрели вечность и были близки нам при жизни.



У каждого из нас в сердце записаны имена наших умерших — родных, друзей, знакомых. Воспоминания об этих людях пробуждают в нас ностальгию, сожаление, боль, любовь. И это хорошо, что мы помним их, потому что благодаря этому они живы в наших сердцах и в нашей памяти. Кроме этого, мы, христиане, верим, что усопшие полным и истинным образом живы в Боге.

Любой человек умирает, но не каждый живет по-настоящему. В день поминовения всех усопших у нас есть повод задуматься о смерти, ведь рано или поздно нам всем предстоит переступить этот порог. Для людей неверующих смерть — это конец. Посмотрите, что делается с нашими кладбишами: могилы стоят заброшенные и неухоженные. Почему?

Потому что люди часто боятся думать о смерти. Человек, живший в Раю, не боялся Бога. Лишь после грехопадения в жизнь человека вошла трагедия смерти. Кроме этого, человек лишился самого великого сокровища, которое у него было, дара непосредственного общения с Богом. Иисус все изменил: Он спас человечество, Он победил смерть и предлагает

нам присоединиться к Его победе.

В наше время люди тоже борются со смертью. Тысячи новых, чудодейственных средств обещают омолодить, исцелить организм, но всё это бесполезно, лишь Господь может дать жизнь человеку. Когда мы плачем о наших близких, слёзы чаше всего связаны с нашей болью. с болью тех, кто не желает примириться с потерей, с возникшей пустотой. В этот момент мы редко думаем о том, что наши родные уже не

страдают, что они в руках Бога. В конце концов, наше отношение к смерти зависит от наших отношений с Господом.

В День всех усопших верных мы взываем к милосердию Божию. Мы молимся о наших друзьях, родственниках, знакомых. Чем мы можем им помочь? Вопервых, личной молитвой из глубины нашего сердца; во-вторых, исповедовавшись, приступить к святому Причастию; и, в-третьих, можно просить священника отслужить Мессу за наших дорогих усопших. И, конечно же, самое главное — ценить живых!

Польский поэт и священник Ян Твардовский когда-то сказал замечательные слова: «Спешите любить людей, они так быстро от нас уходят».

# ВОПРОС СВЯЩЕННИКУ

В некоторых Церквях нужно платить за совершение таинств. А как это принято в Католической Церкви?

христиан издревле было принято жертвовать священнику какую-то сумму в качестве подаяния за совершение Мессы. Принявший деньги вместе с сопровождавшей их просьбой священник обязан по справедливости отслужить литургию в интенции жертвователя.

Данная практика по сути своей полностью соответствует практике христианской жизни: принося свой дар на Мессу, верующие глубже соединяются со Христом, дарующим Себя под видом хлеба и вина. Примерно то же можно сказать и о других таинствах.



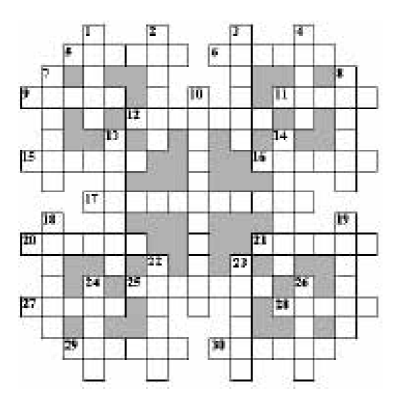
Кроме того, в пожертвованиях священнику сохраняется идея милостыни, которой учил Сам Иисус (ср. Мф 6.2-4; Лк 12.33). К тому же своими денежными взносами верные помогают содержать Церковь и ее служителей, исполняя требование пятой церковной заповеди: «Поддерживай Церковь в материальных нуждах, каждый в меру своих возможностей» («Компендиум Катехизиса Католической Церкви»). А с другой стороны, священник, принимающий заказ на Мессу, не просто служит ее, а жертвует в какой-то определенной интенции, — например, за души усопших.

Помимо этого, нельзя забывать и о

другом очень важном моменте, касающемся справедливости в отношениях между жертвователем и священником, принимающим пожертвование. Действительно, если священник получает от верующего какую-то сумму за совершение Мессы в определенной интенции, то справедливость будет обязывать его сделать это.

В некоторых странах Церковь определяет «примерную» сумму, которую можно пожертвовать за совершение тех или иных церковных служений. По своему личному опыту могу сказать, что там, где нет «официальных тарифов», верующие часто сами просят назвать их, чтобы хотя бы приблизительно знать, какая сумма «справедливым пожертвованием», потому что добрая совесть не хочет оказаться скупой. Но, с одной стороны, «тарифы» не должны стать препятствием для верных в их желании приступить к таинствам, а с другой стороны, нельзя приступать к источнику спасения с «немножечко щедрым» сердцем (и кошель-

Папа Бенедикт XVI, говоря о молитвах об умерших, напоминает, что «можно послужить "отдохновению и облегчению" душ умерших посредством Евхаристии, молитв и милостыни» («Spe salvi», 48). Плоды нашей милостыни как жертвы за живых или мертвых значат намного больше, чем покупка лампочек для церкви, плата за отопление зимой или погашение счетов за электричество. Папа предлагает нам конкретный вопрос, который мы можем задать себе, прежде чем подать милостыню: «Что я могу сделать для того, чтобы спаслись другие и чтобы для них воссияла надежда? И в этом случае я сделаю самое большее и для собственного спасения» («Spe salvi», 48).



### по горизонтали:

5. Орудие, состоящее из двух брёвен с отверстиями для ног, рук и шеи заключенных (Деян 16.24) 6. Луковичное растение (Песн 4.14) 9. Один из двенадцати апостолов (Лк 6.15) 11. Область, царство Ога Васанского (Вт 3.4) 12. Греховное желание, чувство досады по отношению к благополучию другого человека (Гал 5.20) 15. Овчина, овечья шкура 16. Дочь Аминадава из колена Вениаминова, ставшая царицей персидской (Есф 2.7,15) 17. Место на равнине Мегиддо (Зах 12.11) 20. Состояние горя 21. Город в Ликаонии, где Павел исцелил челове-

ка, не владевшего ногами (Деян 14.8) 25. «Разговор» с Богом 27. Первосвященник во времена Давида (2 Цар 8.17) 28. Город, спасенный Давидом от филистимлян (1Цар 23.1-5) 29. «Большее светило», которое Бог создал для управления днем (Быт 1.16) 30. Жена персидского царя Артаксерька (Есф 1.9)

### по вертикали:

1. Физический или духовный недостаток 2. Одна из трех драгоценностей земли Хавила (Быт 2.12) 3. Остров в Средиземном море, раньше называвшийся Мелит. 4. Жена Авраама 7. Строительный материал (Быт 11.3) 8.

Дочь Дивлаима, на которой женился пророк Осия 10. Прообразное название дому Израилеву в книге пророка Исайи (Ис 5.7) 13. Имя мужа, который «создаст храм Господень - и воссядет на престоле Своем». 14. Великан, богатырь (Чис 3.34) 18. Один из семи городов, к церкви которых обращается апостол Иоанн (Отк 1.11). 19. Бедра, низ живота (Исх 12.11) 22. Женское украшение (Исх 35.22) 23. Первый римский император (Лк 2.1) 24. Остров, мимо которого апостол Павел проезжал во время путешествия в Рим 26. Газель. символ быстроты.

### Ответы на кроссворд из № 4 (13)

**По горизонтали:** 5. Доданим 6. Филимон 8. Праведник 11. Сикль 14. Масть 15. Смарагд 16. Тимпан 17. Елкана 20 Меродах 22. Судно 23. Герар 26. Иезекииль 27. Фиатира 28. Сефарад. **По вертикали:** 1. Гонение 2. Вихрь 3. Тихик 4. Корысть 7. Вечеря 9. Плавильня 10. Каменотес 12. Амрафел 13. Аголиав 18. Молоко 19. Лунатик 21. Барабан 24. Мерра 25. Алфей.

### Домашняя часовня - форма почитания Фатимской иконы



Один из способов, с помощью которых верующие почитают Фатимскую икону, – домашние часовни. Эти красивые часовенки с иконой Божьей Матери идут от дома к дому, посещая семьи и благословляя их.

Так как икона называется «Тобою Единство», именно этим даром, в первую очередь, благословляет Дева принимающих ее хозяев. Это помогает всей семье собраться на молитву.

Для того чтобы домашняя часовня смогла прийти в ваш дом, нужно организовать группу из семи семей, готовых еженедельно принимать у себя икону, и избрать старосту, который отправит просьбу (приложив к ней список груп-

пы) о часовне в редакцию журнала или в Фонд Фатимской Иконы.

Кроме того, староста должен координировать режим визитов часовни. Обычно передача часовни происходит в храме по воскресеньям после празднования Евхаристии, но можно рассматривать и другие варианты. Максимальное число семей для каждой часовни — 13, в честь Богоматери Фатимы. Как только к этой цифре прибавляется еще 7 и группа достигает примерно 20 семей, образуют новую группу.

Встречи членов группы не обязательны, но если возникнет желание, такие встречи можно организовать. Будет хорошо, если члены группы будут встречаться в Царском Селе 13 июля в день Фатимской Божией Матери. Если нет такой возможности, можно соби-

раться дома или в храме, если разрешит настоятель прихода.

У каждой часовни есть отсек для милостыни. Координатор отправляет собранные деньги в редакцию журнала или в Фонд Фатимской Иконы после того, как часовня побывала во всех семьях группы. Эта благотворительность направлена на продвижение почитания Фатимской иконы: строительство часовни, издание икон, журналов и т.д.

Часовня принадлежит Фонду Фатимской Иконы. Если группа распадается, часовня должна быть возвращена в Фонд.

### Фатимская икона Божьей Матери во Франции



Я познакомилась с Фатимской иконой Божьей Матери в Царском Селе прошлым летом в июле. С тех пор я молюсь перед этой иконой.

Не буду рассказывать обо всей моей жизни. Скажу просто, что 18 ноября 2011 года, в день праздника освящения собора Св. Петра и Павла, умер мой муж, известный русский православный художник из Петербурга Сергей Чепик, и я положила в его гроб Фатимскую икону Божьей Ма-

тери, а также, как вы увидите на фотографии, поместила ее на надгробном камне, между православным и католическим крестами. Я же католичка, и когда-нибудь меня похоронят в этой могиле.

Одним словом, с тех пор как умер мой муж, я распространяю среди друзей и знакомых во Франции, и не только, почитание Фатимской иконы Божьей Матери в Царском Селе, благодаря множеству маленьких бумажных икон, которые я взяла у вас прошлым летом и которые мне также привозили

зимой из Пушкина.

Но скоро закончатся мои запасы, и вот мой вопрос: где можно приобрести эти иконки во Франции? Я ведь не собираюсь в Пушкин в этом году. Есть ли у Вас знакомые, которые в ближайшее время приехали бы в Париж?

Заранее спасибо. Да благословит Вас Фатимская Матерь Божья!

Мари-Ауде Алберт Чепик

# Копия Фатимской иконы Божьей Матери «Тобою Единство» с золотым тиснением.

Мы стремимся, чтобы копия иконы была доступна каждому нашему читателю. Заказ можно сделать по адресу: domserdtsa@gmail.com тел. (812) 451-68-40

Стоимость миниатюры иконы на картоне с молитвой на обороте – 50 рублей (с доставкой по России), 10 штук – 400 рублей, 25 – 950 рублей, 50 – 1600 рублей, 100 – 3000 рублей.



